


АРЬЕ БАРАЦ

НАЗНАЧЕННОЕ ВРЕМЯ

Издательские решения
По лицензии Ridero

2023



УДК 82-3
ББК 84-4
Б24

Шрифты предоставлены компанией «ПараТайп»

Барац Арье
Назначенное время / Арье Барац. — [б. м.] : Издательские

решения, 2023. — 152 с.
ISBN 978-5-0060-1185-4

Не явилось ли христианство срывом какой-то иной собственно иудейской мис-
сии, которую возложил на себя Иисус из Назарета?

Его судьба подобна судьбе бумеранга, который приобрел мировую славу благо-
даря своей способности возвращаться к охотнику, но основным предназначением
которого является все же поражение цели.

В повести «Назначенное время» предпринимается попытка реконструировать,
каким мог быть план «А» галилейского чудотворца, и почему осуществился план
«Б», породивший христианскую цивилизацию.

Б24

УДК 82-3
ББК 84-4

12+ В соответствии с ФЗ от 29.12.2010 №436-ФЗ

ISBN 978-5-0060-1185-4
© Арье Барац, 2023
© Лия Барац-Аруш, дизайн обложки, 2023



ПРЕДИСЛОВИЕ АВТОРА

Трудно найти человека, о жизни которого было написа-
но столько книг, сколько о Йешуа Аноцри, но лишь немно-
гие принадлежат его сородичам, традиционно видящим
в нем антигероя еврейской истории.

Рассмотреть в основоположнике христианства фигуру
ортодоксального иудея, представить его как своеобразный
«еврейский типаж» — каждый по-своему — попытались
Хаим Коэн («Йешуа — суд и распятие» (1968), Давид Флус-
сер («Йешуа» (1969) и Хаим Маккоби «Революция
в Иудее» (1973)

Однако убедительность их исследований неизбежно
вызывает вопрос: как могло случиться, что «типичный»
правоверный иудей породил религию на протяжении ве-
ков отрицавшую вечность Синайского Завета, отрицавшую
сам смысл еврейского существования?

Не содержит ли евангельская история так же и какой-
то собственно иудейский подтекст? Не вычитывается ли
в ней также и какой-то положительный для еврейского ми-
ра смысл? Если Йешуа действительно нельзя упрекнуть
в ереси, то, быть может, он выполнял какую-то собственно
иудейскую миссию, срывом которой явилось христиан-
ство?

В повести «Назначенное время», расцвечивающей зна-
комые евангельские сцены неожиданными иудейскими
интерпретациями, предпринимается попытка выявления
именно такой тайной миссии.

Сказанное, однако не означает, что повесть эта пред-
ставляет интерес исключительно для еврейского читателя.
Для христианина она не менее занимательна.

3



Дело в том, что христианский (библейский) взгляд
по самой своей сути бинокулярен. Он призван исходить
одновременно, как из «новой», так и из «ветхой» точки.

Причем этот собственно «новый» христианский взгляд
одновременно отличается не только от «ветхого» иудей-
ского, но и от «древнего» («античного») греческого виде-
ния. Древние идолослужители мыслили боговоплощение
совсем не так, как это предложила делать Церковь.

В «Деяниях апостолов» приводится следующая харак-
терная история: «В Листре жил человек, не владевший но-
гами; он был хромым от рождения и никогда не ходил. Он
слушал то, что говорил Павел. Павел же посмотрел на него
и увидел, что у того есть вера для исцеления.

— Встань на ноги твои прямо! — громко сказал он ка-
леке.

Тот вскочил и начал ходить. Люди увидели, что сделал
Павел, и стали кричать на ликаонском языке:

— К нам сошли боги в образе людей!
Они назвали Варнаву Зевсом, а Павла Гермесом, пото-

му что говорил в основном он.
За городом был храм Зевса, и его жрец привел к го-

родским воротам быков и принес венки, желая вместе
с народом принести им жертву.

Когда же апостолы Варнава и Павел услышали об этом,
они разорвали свои одежды, кинулись в толпу и стали
кричать:

— Опомнитесь, что вы делаете? Мы такие же люди, как
и вы! Мы принесли вам Радостную Весть, и мы хотим, что-
бы вы оставили этих бесполезных идолов и обратились
к живому Богу, Который создал небо и землю, море и все,
что в них» (Деяния 14:8)

Очевидно, что вера в воплощение Гермеса, исповедан-
ная листрийцами, отличалась от веры в воплощение живо-
го Бога, исповеданной Церковью. Первая подразумевала
циркуляцию энергии внутри единой системы (эманация),

4



вторая — полное отсутствие исходной связи (творение
из ничего).

Между Гермесом и Павлом язычниками не мыслилось
того онтологического разрыва, который исходно усматри-
вали христиане между Божиим Сыном и Сыном человече-
ским.

Характер связи, сформулированный между ними
на Халкидонском соборе («неслиянно и нераздельно»,
«истинный Бог и истинный человек») предполагает, что
Йешуа каким-то образом должен был совершить только
человеческими средствами то, что он совершил средства-
ми сверхчеловеческими — божественными.

Этот парадокс предельно заостряется в следующей по-
этической формулировке Бориса Пастернака:

Он отказался без противоборства,
Как от вещей, полученных взаймы,
От всемогущества и чудотворства
И стал теперь как смертные, как мы.

В своей книге «Теология дополнительности» я спраши-
ваю по этому поводу: но «если Он стал действительно та-
ким же смертным, какими являемся и все мы, и не обладал
отныне преимуществами своей божественной природы, то
не тем же ли самым явилось бы простое доверие дела ис-
купления кому-то из самих нас, смертных, то есть кому-то,
и без того никаким всемогуществом не наделенному?

Да и можно ли в такой ортодоксально-христианской
формулировке вообще отличить «бывшего», то есть вопло-
тившегося Бога, от природного смертного?

Итак, Иисус не мог бы совершить того, что он, согласно
христианской вере, совершил, если бы в каком-то ином
смысле этого не предполагал тот путь Галахи, по которому
он шел наравне со всеми иудеями. Иисус не мог бы быть
отмечен той «богоравностью», которой его наделяет Цер-

5



ковь, если бы какой-то иной «богоравности» не предпола-
гал иудейский подход.

Христианство получает право на свою собственную
трактовку природы Иисуса («истинный Бог и истинный че-
ловек») только тогда, когда оно предоставляет аналогич-
ное право также и трактовке иудейской, формулировку
«истинный Бог» недвусмысленно отвергающей.

Иными словами, Иисус может восприниматься в каче-
стве Бога неевреями только в том единственном случае,
если Он будет оставаться в глазах евреев не Богом, а ря-
довым служителем Торы.

Причем такого рода диалогизм конгениален общим тен-
денциям современного христианства, в центре внимания
которого (по словам католического теолога Сесбуэ) «прежде
всего Иисус — „истинный человек“ и лишь затем Иисус —
„истинный Бог“, что говорит о полном перевороте в класси-
ческой проблематике, к которой многие ныне относятся
критически, так как видят в ней практическое монофизит-
ство». Или, как еще более определенно выразился другой
католический теолог, Иоганн Баптист Мец, «христология
должна найти свое выражение в иудейском образе веры»[1].

Таким образом, любое позитивное иудейское осмысле-
ние личности Йешуа и его религиозного опыта невольно
оказывается значимо не только для иудеев, но также и для
христиан.

Повесть «Назначенное время» была включена автором
в роман-трилогию «День шестой», где она служит своеоб-
разным «прологом» к шеллинговской «Поэме Мирового
духа».

Однако повесть эта, во-первых, представляет собой
также и вполне независимый интерес, а во-вторых, на-
стоящее издание содержит ряд существенных дополне-
ний, относящихся как к самой повести, так и к авторско-
му предисловию к ней.

6



ЙЕШУА АНОЦРИ
В ТРАДИЦИИ
ИУДАИЗМА





«ТОТ ЧЕЛОВЕК»

Как относится к Йешуа Аноцри еврейская традиция?
Имя это обыкновенно иудеи даже не произносят, назы-

вая его «тот человек», а когда произносят, то нередко
представляют аббревиатурой — ЙеШУ — «Йимах Шмо Ве-
зихро», то есть расшифровывают, как — «да сотрется
имя его».

Никто никогда в еврейском мире не обвинял Йешуа
в том, что он вообразил себя божеством. Обыкновенно
ему приписывается занятие магией или недолжное ис-
пользование своих каббалистических познаний. Наиболее
обстоятельно эта версия излагается в средневековом со-
чинении «Толдот Йешуа».

Считается, что такого рода обвинения впервые прозву-
чали в Талмуде, который собственно и задал соответствую-
щий подход. Однако в действительности талмудические
свидетельства выглядят крайне неоднозначно: в Талмуде
описываются два «Йешу Аноцри», равным образом
не имеющих ничего общего ни друг с другом, ни с еван-
гельским Йешуа.

На 107 странице трактата Сангедрин говорится о том,
что при царе Яннае, правящем почти за столетие до Пон-
тия Пилата некий Йешу Аноцри был отлучен от общины
своим учителем рабби Йеошуа бен Перахией, после чего
«поклонился черепку» и «сбил Израиль с пути».

В других местах (Сангедрин 43а, Сангедрин 67а и То-
сефта Сангедрин 10:11) сообщается о некоем Йешуа Бен
Стаде, который был казнен накануне Песаха, но в Лоде,
а не в Иерусалиме. При этом он был побит камнями
по приговору еврейского суда за колдовство, а не распят
по приговору римского суда за претензию на царский ти-
тул. Кроме того, он находился под арестом сорок дней,

9



а не одну ночь. Тем самым отличается, как мы видим, все:
место событий, выдвинутые обвинения, политический
субъект, вынесший приговор и соответственно, способ
умерщвления. Единственное сходство — казнь была про-
изведена в месяце Нисан.

Описания посвященные Бен Стаде не содержат истори-
ческой привязки, однако еврейские комментаторы как раз
не относят эти события к периоду правления Пилата. Так,
например, Тосфот Рош, в комментарии на «Сота» (47а),
утверждает, что Бен Стада был казнен при царице Елене,
в преддверии разрушения Храма, а в другом комментарии
тософистов (Шабат 104.б) сообщается, что Бен Стада жил
при Бар-Кохбе, и не соответствует евангельскому Йешуа
(ср. также Сефер Йохсин 1).

Итак, сложно поверить, что Талмуд и Евангелие говорят
об одном и том же лице.

Имеется, впрочем, еще одно место, в котором имя Йе-
шуа упоминается — это 57 лист трактата Гитин.

В этом фрагменте описывается, как задумавший при-
нять иудаизм римлянин Онкелос советуется по поводу
своих планов с находящимися в гееноме душами Тита, Би-
лама и Йешуа Аноцри.

И Тит, и Билам признают, что в грядущем мире Израиль
занимает центральное положение, но в то же время отго-
варивают своего собеседника принять иудаизм. В свою
очередь Йешуа поддержал Онкелоса, сказав о евреях:
«Ищи им добра, и не ищи зла; кто выступает против Изра-
иля, как будто повреждает зеницу ока своего» (Захария
2:12)

Далее сообщается, что Йешуа претерпевает наказание
за то, что насмехался над словами мудрецов. В заключе-
нии же говорится: «Приди и взгляни, какая разница между
грешниками Израиля и пророками народов! Что посовето-
вал (Онкелусу) Билам, бывший пророком, а Йешу, который
из грешников Израиля, говорил к их благу».

10



Между тем в этом фрагменте опять же нет никаких
признаков того, что Гемара подразумевает того самого Йе-
шуа Аноцри, который знаком человечеству по Евангелиям.
Напротив, читателю естественней заключить, что беседо-
вавшим с Онкелосом еврейским грешником являлся ка-
кой-либо из двух других одноименных персонажей,
а именно Бен Стада или ученик рабби Йеошуа бен Пера-
хии.

Если же предположить, что в трактате Гитин говорится
именно о евангельском Йешуа, то мы должны признать, что
отношение Талмуда к нему неоднозначное: с одной сторо-
ны, он повинен в легкомысленном отношении к еврейской
мудрости, но с другой — предан Израилю и остается на ор-
тодоксальных позициях: следуя его совету, римлянин Онке-
лос становится не христианином, а иудеем — более того,
становится одним из великих еврейских мудрецов!

О том, что проблема — с точки зрения мудрецов — бы-
ла создана не Учителем, а его еврейскими последователя-
ми, косвенно свидетельствует также определение слова
«миним» данное Раши в комментарии на Рош-Ашана
(17.а): «миним» — «ученики Йешуа Анацри, обернувшие
слова Бога живого ко злу».

ФАРИСЕЙ

⠀
Но почему, если предположить, что в Гитин действи-

тельно говорится о евангельском Йешуа, он числится сре-
ди «грешников Израиля»? Когда и где он смеялся над сло-
вами мудрецов?

11



Ни еврейские, ни христианские источники не дают нам
ни одного убедительного примера таких насмешек.

Евангелие постоянно заостряется на конфликте между
Йешуа и фарисеями, представляя его как столкновение
«нового» и «ветхого», истинного и лицемерного, живого
и формального.

Евангелисты на каждом шагу пытаются убедить читате-
ля в том, что фарисеи тем только и заняты, чтобы уловить
Учителя на какой-нибудь «насмешке», на какой-нибудь
крамоле («И посылают к Нему некоторых из фарисеев
и иродиан, чтобы уловить Его в слове» Марк 12:13)

На протяжении веков заявка на это столкновение меж-
ду Йешуа и фарисеями принималось всем миром за чи-
стую монету.

Первая научная попытка восстановления образа «исто-
рического Иисуса», предпринятая в 1835 году Давидом
Штраусом, традиционно противопоставляет его учение
«безотрадному, мрачному фарисейству» («Партия фарисе-
ев… внушала массам нелепую мысль, будто все дело за-
ключается во внешности»).

В изданной в 1863 году книге Ренана «Жизнь Иисуса»
это отношение полностью сохраняется: «К счастью для
него, он не изучал и причудливую схоластику, которая
преподавалась в Иерусалиме и должна была вскоре соста-
вить Талмуд. Если некоторые фарисеи уже успели занести
ее в Галилею, он не посещал их, и когда впоследствии
притронулся к этой вздорной казуистике, она внушила ему
только отвращение»[2].

Однако в ХХ-ом веке многим стало ясно, что в действи-
тельности не столько фарисеи «подлавливали» Йешуа
на «насмешках» над Законом и уклонениях от него, сколь-
ко евангелисты «подлавливали» фарисеев, на их враждеб-
ности к Йешуа.

12



Многие, прежде всего еврейские исследователи, убе-
дительно показали, что Йешуа сам был фарисеем, и что
его критика не выходила за пределы той самокритики, ко-
торую можно найти в Талмуде, например в трактате Сота
(22.б), где приводится список семи типов фарисеев (среди
которых имеются и отрицательные), или в различных вы-
сказываниях вроде приведенного в трактате Бава Мециа
(30): «Иерусалим был разрушен за то, что в нем жили толь-
ко по закону и не делали ничего сверх закона».

При всем своем старании евангелисты не смогли ута-
ить, что Йешуа был нормативным ортодоксальным иудеем,
каковыми на поверку оказываются лишь фарисеи.

Автор исследования «Революция в Иудее» (1973) Хаим
Маккоби пишет: «Аргументы, которые Евангелия приводят
как используемые Йешуа против фарисеев, на самом деле
суть фарисейские аргументы. Стиль проповеди Йешуа так-
же типично фарисейский. Он был фарисеем, и описание
его в качестве антифарисея есть часть попытки предста-
вить его мятежником против еврейской религии, а не мя-
тежником против Рима»[3].

Хаим Коэн в книге «Йешуа — суд и распятие» (1968)
замечает: «Йешуа не только свободно и естественно вра-
щался в кругу фарисеев с детских лет, но продолжал учить
их и „законоучителей“, пришедших, очевидно, в качестве
его учеников „из всех мест Галилеи и Иудеи и Иерусали-
ма“, а в субботние дни часто и охотно принимал приглаше-
ния фарисеев на трапезы»[4].

Давид Флуссер в своем исследовании «Йешуа» (1969)
пишет: «Йешуа видел в фарисеях живых наследников Мо-
исея и потому говорил, что в жизни необходимо руковод-
ствоваться их учением. Хотя на Иисуса косвенное влияние,
вероятно, оказало ессейское движение, он, в сущности,
был укоренен в ортодоксальном, несектантском иудаизме,
мировоззрение и практику которого представляли фари-
сеи»[5].

13



«Очень часто не замечают, что фарисеи, постоянно фи-
гурирующие в евангелиях как противники Йешуа, в исто-
рии так называемого процесса над Йешуа во всех синоп-
тических евангелиях отсутствуют… Когда первосвященник-
саддукей начал преследовать апостолов, фарисей раббан
Гамлиэль заступился за них и спас их от расправы» (Дея-
ния 5:17–42).

В другом случае, когда Павел предстал перед синедри-
оном в Иерусалиме, ему удалось спасти свою жизнь благо-
даря тому, что он обратился к фарисеям (Деяния 22:30–
23:10). Затем, когда в 62 г. брат Йешуа Иаков и, вероятно,
еще несколько христиан были противозаконно казнены
первосвященником-саддукеем, фарисеи обратились к ца-
рю — и первосвященник был отстранен…

Можно предположить: фарисеи не появляются в трех
первых евангелиях в качестве обвинителей Йешуа, по-
скольку в то время (в 80-е гг. I в.) все еще хорошо пом-
нили, что фарисеи осуждали выдачу Йешуа римлянам.
Авторы синоптических евангелий, вероятно, не могли
вписать фарисеев в рассказ о процессе над Йешуа, так
как в противном случае их сообщению никто бы не пове-
рил. С другой стороны, они не сочли уместным упоминать
о факте протеста фарисеев, поскольку древним историям
об Йешуа они уже придали антифарисейскую направлен-
ность»[6].

К схожим выводам приходили и другие ученые, так что
в настоящее время не только отдельные христианские ис-
следователи остерегаются относить фарисеев к врагам Йе-
шуа, но и сама церковь иногда высказывается схожим об-
разом.

Так «Комиссия Апостольской Столицы по делам религи-
озных отношений с иудаизмом» 24 июня 1985 года заклю-
чила: «Йешуа еврей, и остается им навсегда. Его служение
изначально ограничивается „овцами“ дома Израилева. Йе-
шуа во всей полноте человек своего времени и своей па-

14



лестино-еврейской среды 1-го века. Он делил ее радости
и надежды… Нет никаких сомнений в том, что он хотел
подчиняться Закону (К галатам 4:4)., что он был обрезан
и принесен в Храм как любой другой еврей своего време-
ни и был воспитан в правилах соблюдения Закона, уваже-
ния Закону и послушания ему… Не исключено, что некото-
рые упоминания о врагах или мало симпатичных евреях
обязаны в историческом контексте конфликту между рож-
дающейся Церковью и иудейской общиной. Некоторые
полемики отражают подробности отношений между евре-
ями и христианами, которые хронологически имели место
гораздо позже Йешуа».

Итак, никаких «насмешек» над словами мудрецов Еван-
гелия не содержат. Откуда же произошло это обвинение?

По-видимому, из отношения церкви, для которой осме-
яние учения еврейских мудрецов стало неотъемлемой ча-
стью вероисповедания.

Вот что изрекали отцы Церкви в адрес евреев в ту по-
ру, когда записывался трактат Гиттин: «Богоубийцы, убий-
цы пророков, враги Господа, богоненавистники, недруги
милосердия, враги веры своих отцов, заступники дьявола,
змеи, клеветники, богохульники, люди, чьи души блужда-
ют во мраке» (Григорий Нисский). Или: «Синагога хуже
публичного дома… это притон негодяев, логово диких зве-
рей… капище демонов, поклоняющихся идолам… прибе-
жище бандитов и развратников, пристанище дьяволов»
(Иоанн Златоуст).

И все же исходная неоднозначность талмудических об-
разов всегда оставляла возможность альтернативного под-
хода, и имеются авторитеты (в том числе Рабейну Там,
Рамбан, Рабейну Йахиэль Парижский, р. Йехиэль Гальпе-
рин и, наконец, р. Яаков Эмден) прямо утверждающие, что
Талмуд не содержит упоминаний об основоположнике
христианства.

15



Это молчание можно объяснить только одним образом:
мудрецы не могли позволить себе сказать о Йешуа и ниче-
го дурного, и ничего доброго. Дурного, потому что это бы-
ло бы неправдой, а доброго — потому что их бы непра-
вильно поняли.

Позиция составителей Талмуда поэтому оказалась
двойственной. С одной стороны, спасая своего товарища
от дурной славы, они приписали авторство антисемитского
вероучения сомнительным личностям — Бен Стаде и отлу-
ченному при Яннае Йешу, а с другой — все же поместили
в ад насмехавшегося над традицией «Йешу Аноцри», кото-
рый однозначно не идентифицируется, но, как правило,
все же отождествляется с основоположником христиан-
ства.

Тем самым церковный грех презрения к мудрецам ока-
зался перенесен на евангельского Йешуа, однако все же
таким образом, что возможность его полной реабилитации
сохраняется.

Причем намек на такую возможность закодирован
в самом Талмуде.

РАББИ И РАВВИ

На чем зиждется вера Церкви в воскресение Иисуса?
В Евангелии от Луки говорится: «Когда они говорили

о сём, Сам Иисус стал посреди них и сказал им: мир вам.
Они, смутившись и испугавшись, подумали, что видят ду-
ха. Но Он сказал им: что смущаетесь, и для чего такие
мысли входят в сердца ваши? Посмотрите на руки Мои
и на ноги Мои; это Я Сам; осяжите Меня и рассмотрите;

16



ибо дух плоти и костей не имеет, как видите у Меня. И,
сказав это, показал им руки и ноги. Когда же они от ра-
дости ещё не верили и дивились, Он сказал им: есть ли
у вас здесь какая пища? Они подали Ему часть печёной
рыбы и сотового мёда. И, взяв, ел пред ними». (Лук 24:36
—43)

Итак, первоначально ученики посчитали Явившегося
«духом», т.е. приведением. Он же в свою очередь объявил,
что таковым не является и в качестве доказательства пред-
ложил себя коснуться, «ибо дух плоти и костей не имеет,
как видите у Меня».

В большинстве явлений это действительно так, в боль-
шинстве случаев духи видимы, но не осязаемы. В боль-
шинстве, но все же не всегда.

В самом деле, в Торе описываются бестелесные суще-
ства, вполне доступные осязанию. Как бы иначе была воз-
можна борьба Йакова с Ангелом? Каким образом оказа-
лось повреждено бедро патриарха?

То же касается и приема пищи. Так, например, три «му-
жа», посетившие Авраама приняли его угощение («Он воз-
вел очи свои, и увидел: и вот, три мужа стоят возле него…
и взял масла и молока, и теленка, которого приготовил,
и поставил перед ними; а сам стоял подле них под дере-
вом. И они ели» (Быт 18:1—8).

То же самое описывается при явлении ангелов Лоту:
«И пришли те два ангела в Сдом вечером, а Лот сидит
у ворот Сдома… Он сделал им пир и испек опресноки,
и они ели» (Быт 19:1—3)

Что же касается явления усопших душ, то и они вполне
способны проникать в этот мир с получением высшего —
осязательного — «допуска», позволяющего принимать уча-
стие в трапезах.

Весьма убедительное свидетельство такого рода явле-
ний дается в книге д-ра Элизабет Кюблер-Росс «Жизнь,
смерть и жизнь после смерти».

17



Автор описывает явление души, пытавшейся убедить
ее не оставлять проекта по исследованию ОСО.

Вот несколько фрагментов этой истории: «Всю дорогу
от лифта до кабинета я спрашивала себя, правда ли то, что
я вижу. Говорила сама себе: «Я просто переутомилась. Мне
нужен отпуск. Я должна непременно потрогать эту женщи-
ну, чтобы понять, действительно ли она существует». Я кос-
нулась ее, чтобы увидеть, как она рассеется от прикосно-
вения. Потрогала ее кожу, чтобы проверить, теплая она
или холодная. Я подавляла даже саму мысль, что это виде-
ние в действительности может быть фрау Шварц, которая
за несколько месяцев до этого была погребена… Наконец
я подошла к своему письменному столу. Потрогала все
предметы, которые были мне хорошо знакомы. Провела
рукой по письменному столу, погладила его поверхность,
пощупала стул. Все это было реальным.

И, представьте, я все еще надеялась, что эта женщина,
наконец, исчезнет. Но она оставалась на месте и настойчи-
во повторяла: «Доктор Росс, вы меня слышите? Ваша рабо-
та еще не окончена»…

Я тем временем думала: «Бог мой, никто мне не пове-
рит, если я расскажу о том, что сейчас переживаю. Даже
мои самые близкие друзья не захотят слушать меня». На-
конец ученый во мне победил, и я обратилась к фрау
Шварц с некоей существенной информацией. А именно, я
сказала: «Вы должны знать, что пастор Г. сейчас живет
в Урбане. У него там церковный приход и он определенно
будет рад получить от вас несколько строк. Вы не имеете
ничего против?» И протянула ей карандаш и лист бумаги.

Естественно, у меня не было намерения отправлять эти
строки моему другу. Но я нуждалась в научном веществен-
ном доказательстве, так как само собой подразумевается,
что никто из погребенных не может писать письма. Но эта
женщина с ее преисполненной любви улыбкой, казалось,
могла читать все мои мысли. Взяв бумагу, она написала

18



пару строк, и, естественно, потом мы поместили этот ли-
сток в рамку и храним как величайшую ценность.»[7]

Итак, душа фрау Шварц была не только зрима,
но и осязаема.

Такого рода наблюдения невольно ставят под вопрос
слова Евангелия: «Пришёл Иисус, когда двери были запер-
ты, стал посреди них и сказал: мир вам! Потом говорит
Фоме: подай перст твой сюда и посмотри руки Мои; подай
руку твою и вложи в рёбра Мои; и не будь неверующим,
но верующим. Фома сказал Ему в ответ: Господь мой и Бог
мой!» (Иоан 20:26—28)

С учетом вышесказанного ясно, что уверенность Фомы
в том, что его собеседник был человеком во плоти,
а не бесплотным духом, обосновывалась не столько осяза-
нием, сколько призывом «быть верующим». Фома поверил
Учителю, и в конечном счете именно эта вера явилась ос-
нованием христианского исповедания.

Вера Церкви опирается на свидетельство самого Йе-
шуа, т.е. на его собственное отношение к себе как к чело-
веку из плоти и крови.

Добавить к этому, вроде бы, нечего. Между тем еван-
гельские свидетельства содержат одну — галахическую —
подробность, которая убедительнее любых слов подтвер-
ждает, что отношение Учителя к себе было именно тако-
вым.

Талмуд учит, что «мертвый освобожден от исполнения
заповедей». Это, например, проявляется в разрешении хо-
ронить усопшего в саване, сотканном из шерстяной
и льняной нити (такого рода одежда строго запрещена ев-
реям для ношения). (Дварим 22:11)

При молитве на могиле праведника душа последнего
не учитывается в миньяне (т.е. в кворуме молящихся, на-
считывающем минимум 10 человек).

Эта галаха проявляется также и в том, что хотя дух мо-
жет участвовать в трапезе, он не может ее возглавлять:

19



произнесенное духом благословение на пищу лишено си-
лы, т.е. живые не могут ответить на такое благословение
«Аминь».

Между тем, в Евангелии сообщается, что Йешуа
не только ел с апостолами, но именно благословлял пищу.
Более того, благословлял хлеб, что наряду с благословени-
ем вина является и вовсе особым священнодействием.

«И когда Он возлежал с ними, то, взяв хлеб, благосло-
вил, преломил и подал им. Тогда открылись у них глаза,
и они узнали Его. Но Он стал невидим для них… И они
рассказывали о происшедшем на пути, и как Он был узнан
ими в преломлении хлеба». (Лук 24:30) «Иисус приходит,
берет хлеб и дает им, также и рыбу». (Иоан 21:13)

Эти евангельские свидетельства посмертных явлений
Йешуа его ученикам, уместно сопоставить в аналогичным
талмудическим описанием, касающимся Рабби.

В Талмуде в трактате Ктубот (103 а) рассказывается,
что незадолго перед смертью Рабби Йеуда Анаси (ок.
135 — ок. 220) попросил своих сыновей, чтобы после его
похорон те зажигали в его комнате свечу, стелили постель
и накрывали на стол. Так после смерти Рабби являлся
в своей комнате по субботам и ел вместе с домочадцами.

Явления праведных душ после их смерти в равной
мере знакомы и христианской и иудейской традициям.
Вместе с тем невозможно указать третьей истории, в ко-
торой бы явления эти продолжались некоторый период
времени сразу после смерти праведника и сопровожда-
лись бы совместными трапезами.

Сходство этих историй обретает и вовсе уникальный
характер, если принять во внимание, что вино и хлеб бла-
гословлял… сам Рабби, а не его сыновья!

Талмуд этого прямо не утверждает, между тем в «Се-
фер хасидим» сообщается буквально следующее: «Когда
мертвый становится виден, то даже если он похоронен
в саване, явиться он может в любой одежде, которую по-

20



желает. Один раз в одежде, в которой похоронен, дру-
гой — в прежней одежде. Так Рабби Анаси можно было ви-
деть в прекрасной одежде, которую он надевал в Шаббат,
а не в саване, объявляя тем самым, что он все еще в силе
освобождать других от их долга в освящении дня (т.е. вина
и хлеба), а не как другие мертвые, которые освобождены
от исполнения заповедей» (Сефер хасидим 1129).

Рав Овадья Йосеф (1920—2013) подчеркивает, что эту
историю следует понимать как исключительный случай,
допущенный по специальному пророческому вдохнове-
нию, и что он никак не может повлиять на общий принцип
«мертвый свободен от соблюдения заповедей».

Между тем этот «исключительный случай» буквально
напрашивается на то, чтобы его сопоставили с евангель-
ским свидетельством.

Нет никаких оснований сомневаться в правдивости
талмудической истории, т.е. в том, что Рабби действи-
тельно являлся после смерти своим близким и даже
освящал Субботу. Однако трудно поверить, чтобы рас-
сказ об этих явлениях не учитывал христианского кон-
текста, не представлял бы собой скрытой полемики
с ним.

Прежде всего следует обратить внимание на порази-
тельную осмысленность самой этой параллели, т.е.
на осмысленность сопоставления Йешуа и Рабби.

Действительно, иудаизм и христианство основываются
на одном источнике — ТАНАХе. Христиане именуют его
«Ветхим заветом», который рассматривается ими глазами
завета «Нового». Со своей стороны иудейская трактовка
ТАНАХа представлена в Талмуде. Причем формировались
эти подходы в один исторический период и с известной
оглядкой друг на друга.

Но в той же мере, в которой Йешуа оказался родона-
чальником «Нового завета», Рабби — явился родоначаль-

21



ником Талмуда. Ведь именно он инициировал запись уст-
ного предания.

Исходно Писание и Предание противостояли друг дру-
гу не только по сути (как Кодекс и Комментарий к нему),
но и по форме. Трактовка Торы, дарованной Богом в пись-
менном виде, могла даваться мудрецами исключительно
в устном. Но когда это требование стало угрожать утратой
преемственности традиции, рабби Йегуда Анаси его отме-
нил, сославшись на слова Писания: «Время действовать
ради Господа: они нарушили Тору твою» (Псал 119.126).

Если Йешуа «нарушил» Тору, противопоставив ее об-
щечеловеческое ядро покрову эксклюзивного еврейского
Закона (отличающего избранный народ от прочего чело-
вечества), то Рабби «нарушил» Тору, позволив ее эксклю-
зивную трактовку конспективно записывать.

При этом оба реформатора возводятся по своему про-
исхождению к царю Давиду, и оба получили одно прозви-
ще — Рабби! Ведь именно так, и только так обращались
люди к Йешуа («Они сказали Ему: Равви, — что значит:
учитель, — где живешь?» «Равви! посмотри, смоковница,
которую Ты проклял, засохла»).

Записывая, историю посмертных явлений Рабби, муд-
рецы, конечно, не могли исходить из идеи параллелизма
иудейской и христианской традиций, которая и сейчас —
в перспективе тысячелетий — не всем бросается в глаза.

Но, во-первых, параллель эту установил сам Всевыш-
ний, пославший Рабби из потустороннего мира встречать
субботы вместе со своими домочадцами, а во-вторых, сво-
им сопоставлением мудрецы эту параллель невольно при-
знавали.

Более того, мудрецы и, прежде всего сам Рабби,
не только были хорошо знакомы с христианским вероуче-
нием, но следили за внутри-церковной полемикой и, по-
разному относились к различным веяниям христианства.

22



Об этом ясно свидетельствует другая талмудическая
история, приведенная в трактате Хулин (87.б)

К Рабби пришел христианин («мин») и истолковал сло-
ва пророка Амоса «Он — создатель гор и творец ветра»
(4:13) в дуалистическом смысле: «создавший горы не со-
творил духа и сотворивший дух не создавал гор». Рабби
опроверг его вывод, напомнив конец пасука: «Бог Цваот
имя Его».

Но христианин не сдался и заявил, что у него есть
на это хорошее возражение, которое он окончательно
сформулирует через три дня. Рабби оказался встревожен.
Три дня он провел в посте, а когда ему доложили о появ-
лении оппонента, произнес слова псалма, в свое время
прозвучавшие в устах распятого Йешуа («Когда жажду я,
поят меня уксусом» 69:22)

Но вместо прежнего собеседника перед ним предстал
другой христианин, который сказал: «Благую весть принес
я тебе: тот христианин не нашел ответа, сбросился с кры-
ши и умер».

Обрадованный Рабби немедленно предложил гостю,
который оказался «родовитым римлянином» по имени Бар
Левианус, разделить с ним трапезу, сопровождавшуюся
благословением вина!

Используемые в этой истории детали и обороты,
вплоть до выражения «Благая весть» не оставляют сомне-
ний в том, что мудрецы, и в первую очередь Рабби,
не только внимательно следили за развитием христиан-
ской мысли, но вполне благожелательно относились
к определенным ее направлениям. Более того, представи-
тель одного такого направления — Бар Левианус был даже
допущен Рабби до участия в фарисейской трапезе!

Трактовку слов Амоса, предложенную первым христиа-
нином, обычно считают «маркионистской», дуалистиче-
ской: один бог создал горы, второй — ветер; одно боже-
ство создало материю, второе — дух.

23



Маркион умер, когда Рабби было под тридцать, таким
образом не удивительно, что тема двоебожия в ту пору ак-
тивно обсуждалась.

Между тем профессор Михаль Бар-Ашер Сигаль отме-
чает, что упомянутый в Гемаре пасук Амоса привлекался
христианами также при обсуждении вопроса триединства,
в связи со статусом Святого Духа. Одни находили в словах
пророка подтверждение идеи его предвечности (в каче-
стве лица троицы), другие — в пользу его сотворенности.[8]

А эта трактовка открывает путь к иным догадкам.
Действительно, хотя вопросы триединства уточнялись

Церковью веками позже, некоторые дискуссии закладыва-
лись еще во времена Рабби.

Так отец церкви Ориген (185—254), по существу, отри-
цал предвечность Сына, а для идеи несотворенности Свя-
того Духа и вовсе не находил в Писании никаких основа-
ний. По этой причине три века спустя церковь объявила
Оригена еретиком.

Между тем известно, что Ориген находился в друже-
ских отношениях с мудрецами Талмуда. В своих сочинени-
ях он сообщал, что часто советовался с еврейскими учёны-
ми о значении отдельных мест ТАНАХа, а в «Contra
Celsum» выступает даже в защиту еврейства. По-видимо-
му, Ориген находился в близких отношениях с рабби
Ошайей, главой академии в Кесарие, и по его собствен-
ным словам, был знаком с патриархом по имени
«Ίούλλος», которого исследователи идентифицируют как
рабби Йегуду.

Как мы помним, второго — «хорошего христианина»
звали Бар Левианус. К имени этому (нигде более в Гемаре
не упоминающемуся) трудно отнестись, как к имени соб-
ственному. Это явное прозвище.

Действительно, в переводе с арамейского «Бар» —
значит сын, в переводе с латинского Levianus значит —
Свет, т.е. — «хорошего христианина» звали… Сын Света.

24



Естественно предположить, что прозвище это было
присвоено мудрецами Оригену, вокруг учения которого
веками велись яростные споры, и которое в конце концов
было осуждено церковью.

Вполне вероятно, поэтому, что именно с Оригеном бе-
седовал Рабби за фарисейской трапезой, и, что именно та-
кого рода беседы навели последнего на мысль, испросить
у Всевышнего право на ряд экстраординарных посмерт-
ных явлений.

Этими явлениями Рабби поставил под вопрос еван-
гельскую интерпретацию посмертных встреч Аноцри
со своими учениками: духом или телом после своей смер-
ти он «явился Кифе, потом — Двенадцати; затем свыше
чем пятистам братьям одновременно, затем Йакову, потом
всем апостолам»? (1 Коринф 15:6).

В начале III веков, когда по инициативе Рабби нача-
лась запись Устной Торы, мудрецы, конечно, еще хранили
собственное предание о подлинном Аноцри, т.е. помнили,
что он был один из них, были осведомлены о его посмерт-
ных явлениях, и даже как мы видим, признавали некото-
рых его последователей «сынами света», благочестивыми
потомками Ноаха.

Открыто сохранять это свое собственное предание, до-
верять его бумаге мудрецы не рискнули. Но они все же яс-
но дали понять — Аноцри относился к их кругу. Дали по-
нять это, во-первых, тем, что перевели стрелку авторства
христианства на его «однофамильцев» -колдунов; во-вто-
рых, тем, что сохранили историю о совместной трапезе
Рабби с «хорошим» христианином, и, в-третьих, тем, что
сопоставили Йешуа с Рабби, давшего этому сопоставле-
нию веский повод своими посмертными явлениями.

Таким образом, в рамках иудаизма вполне правомочен
подход, согласно которому Йешуа — ортодоксальный бла-
гочестивый еврей. Подход этот последовательно развил
раввин Йаков Эмден (1698—1776) в своем комментарии

25



к мидрашу «Седер Олам Раба ве Зута»: «Известно, что
Аноцри (Назарянин) и его ученики тщательно соблюдали
Тору Израиля („hизhиру ал шмират Торат-аИсраэлим“) …
Согласно тому, что говорится в евангелии, Назарянин и его
ученики вовсе не пришли затем, чтобы отменить Тору,
не приведи Боже… Не правы считающие, будто Назарянин
пришел полностью упразднить иудаизм, но только к наро-
дам пришел он, чтобы установить религию, которая на са-
мом деле не новая, а старая — и это семь заповедей Ноаха.
Что же касается сынов Израиля, то он обязывал их испол-
нять Тору до мельчайших деталей… Он всеми силами
укреплял Закон Моше. Никто из наших мудрецов не заяв-
лял столь громогласно как он, о важности вечного исполне-
ния Торы».

Раввин Йаков Эмден — значительный авторитет Ново-
го времени, один из «ахроним», мнение которых (в силу
лучшего обзора исторической перспективы) признается
доминирующим над мнением предшественников. В тех
редких случаях, когда кто-то из «ахроним» высказывается
против принятого прежде мнения, его подход признается
определяющим.

Положительно отзывался о Йешуа также и основопо-
ложник религиозного сионизма рав Авраам Ицхак Кук
(1865—1935): «Его личность обладала чудесной силой,
движения его души были велики, хотя и не избежали язы-
ческой ущербности. Он укреплял душевные устремления
путем исключительного нравственного и учительского слу-
жения. И до такой степени посвятил он свою душу этим
потокам и так был им предан, что утратил израильскую
определенность».[9]

Таким образом, исследования Давида Флуссера и дру-
гих еврейских исследователей Евангелий с полным правом
можно представить не частными разработками, а углубле-
нием того собственно иудейского подхода, согласно кото-
рому Йешуа следовал словам мудрецов, был одним из них.

26



Но как такое возможно? Как Йешуа мог без малейшего
со своей стороны повода оказаться в столь щекотливом
положении? Каков мог быть собственно иудейский смысл
его миссии, которую опустили евангелисты, а евреи не бы-
ли способны сохранить?

РЕВОЛЮЦИЯ В ИУДЕЕ

Эту миссию в высшей степени убедительно выявляет
Хаим Маккоби в своей книге «Революция в Иудее». Он
представляет Йешуа не просто «исторической фигурой»,
он представляет его «Иисусом керигмы (проповеди)»,
но только не христианской, а еврейской «керигмы», кото-
рая не могла не иметь политического измерения.

«Евангелия говорят нам, — пишет Маккоби, — что когда
Йешуа применял выражение „Царство Божие“ и „Мессия“,
он имел в виду нечто совершенно отличное от значения,
придаваемого этим словам всеми прочими евреями того
времени. Но это невероятно по существу. Если он имел
в виду нечто совершенно иное, то зачем же он вообще
пользовался этими выражениями? Зачем говорить „дикта-
тура пролетариата“, если вы на самом деле хотите сказать
„Боже, царя храни“? Если Йешуа хотел сказать, что царство
его не от мира сего, что у него нет никаких политических
целей и он абсолютно ничего не имеет против римской ок-
купации Святой земли, то зачем он стал бы употреблять вы-
ражения, которые всей массой его соотечественников по-
нимались как политические и революционные? Евангелия
претерпели процесс искажения, в результате которого
из них было удалено политическое измерение. Это

27



не ограничилось деполитизацией ключевых фраз „Царство
Божие“, „Мессия“, „спасение“, и „сын Давидов“, вся полити-
ческая атмосфера времени Иисуса была изменена
до неузнаваемости. Вместо обстановки бурлящего полити-
ческого недовольства нам рисуют картину мирной римской
провинции»[10].

Но почему евангелисты затушевали политическую дей-
ствительность? Маккоби в следующих словах восстанавли-
вает ход их мысли: «Что думали христиане Рима, когда
Иудейская война затянулась, и лица римлян были повсюду
обращены к евреям с ненавистью? Что думали они, когда
глядели на процессию закованных в цепи еврейских плен-
ников, проходящую по улицам Рима среди проклятий ли-
кующих толп, и когда слышались возгласы дикого восторга
при известии о смерти Симона Бар Гиоры? Что они дума-
ли, мы можем узнать, читая Евангелие от Марка, написан-
ное как раз в то время, и другие три Евангелия, провед-
шие далее линию, впервые начертанную Марком. Здесь
мы можем видеть, как христиане, бывшие первоначально
сектой полностью еврейской, отмежевались от евреев
в час их поражения.

Их путали с мятежными евреями по одному тому, что
Бог, которому они поклонялись, был евреем, к тому же
распятым за мятеж. Где же решение этой злополучной
проблемы?

Оно должно было напрашиваться с ясностью прямо-та-
ки ослепительной и казаться им богоданным. Йешуа бо-
ролся не против римлян, а против евреев! Они получили
Евангелие от иерусалимских иудео-христиан. Но это Еван-
гелие казалось им теперь искаженным проеврейским при-
страстием. Да, оно наверняка было искажено, иначе про-
сто быть не могло, и теперь на их долю выпало исправить
его и восстановить факты такими, какими они должны бы-
ли быть! В таком-то умонастроении Марк и сел писать
свою версию Евангелия»[11].

28



Так из биографии Йешуа оказался полностью удален
политический контекст, а сам он оказался представлен
борцом не с римлянами, а с фарисеями.

Гипотеза «зелотской» подоплеки евангельской истории
высказывалась задолго до Маккоби, но многими воспри-
нимается скептически.

Так библеист Глеб Ястребов пишет в связи с книгой
Юлии Латыниной «Иисус. Историческое расследование»
(2018): «Идея, что Иисус был зелотом (антиримским по-
встанцем), часто всплывает у охотников за сенсациями,
но очень редко — в науке. Ее ввел в оборот Реймарус
(18 век) и особенно отстаивали Айслер (1920-е) и Брэндон
(1960-е). Их доводы были отвергнуты подавляющим боль-
шинством ученых. Стало быть, если Латынина хочет низ-
вергнуть консенсус, она должна ответить на высказанную
критику».

Между тем, видный историк Ричард Хорсли объясняет
непопулярность «зелотской» теории вовсе не убедительно-
стью критики в ее адрес, а совершенно посторонними при-
чинами: «Многих исследователей Нового Завета — в том
числе и некоторых наших наставников — глубоко взволно-
вала книга „Иисус и зелоты“, которую опубликовал Сэмюель
Брэндон. Быть может, еще сильнее западных ученых, ис-
следующих Новый Завет, встревожила связь антиколони-
альных движений и устроенных на Западе студенческих
манифестаций с требованиями к ученым и университетам
раскрыть свое отношение к антиколониальным програм-
мам. Оскар Кульман, признанный авторитет, прежде рас-
суждавший о Новом Завете и государстве без резкой поле-
мики, и Мартин Хенгель, незадолго до того представивший
синтетическую реконструкцию движения „зелотов“, немед-
ленно выпустили брошюры, решительно заявив, что Новый
Завет не дает нам никаких поводов считать Иисуса в ка-
ком бы то ни было смысле „революционером“. В их трудах

29



мы видим, как интерпретаторы Нового Завета изо всех сил
отрицали какую-либо связь деятельности Иисуса с полити-
кой, — из опасения, что его примут за революционера.
Но в этом примере заметно и другое: крайнее противопо-
ставление религии и политики в изучении исторического
Иисуса».[12]

Итак, доводы Айслера и Брэндона «были отвергнуты
подавляющим большинством ученых» по соображениям,
весьма далеким от научных. Ученых пугало — и пугало со-
вершенно оправданно — привлечение Евангелия для раз-
дувания пожара мировой революции.

Разумеется, предпочтительнее, чтобы Йешуа отож-
дествляли с князем Мышкиным, чем с Петром Верховен-
ским, хотя он равно далек и от того, и от другого. Однако,
в конечном счете важно выяснить, кем он был на самом
деле, а тут без «зелотского» следа никак не обойтись.

Более того, на «зелотский» след нас наводит также
и один достаточно широкий научный «консенсус». Немало
библеистов и независимых исследователей убеждены, что
Евангелия не являются «надежным источником» во всем,
что связано с судом над Иисусом.

Германский юрист Ведигг Фрикке в своей книге «Кто
осудил Иисуса?» пишет: «Согласно „детеологизирован-
ным“ исследованиям, евангелисты вполне могли изобре-
сти историю о том, что еврейские власти сговорились
с целью умертвить Иисуса. Необходимо помнить, что
евангелия составлялись в то время, когда христианская
община, первое поколение которой состояло исключи-
тельно из евреев, отмежевалась от иудаизма и вошла
в конфликт с религией, породившей ее. Христианство
уже на раннем этапе своего существования сочло необ-
ходимым показать, что Иисус не был связан ни с одним
еврейским повстанческим движением. Только так Павел,
который проповедовал не на своей родине, но обращал-
ся к евреям и язычникам за пределами Палестины, мог

30



рассчитывать на успех в Римской империи. Разгром ев-
рейского восстания против римлян в 70 г. н. э. обострил
эту необходимость. В наши дни в теологических кругах
часто можно услышать мнение, что полное поражение
Иудеи было достаточной причиной для составителей
евангелий, чтобы переложить на евреев вину за смерть
Иисуса»[13].

Новозеландский писатель Бейджент Майкл (1948—
2013), в книге «Бумаги Иисуса» высказывает следующие
соображения: «Первое, и очень важное замечание — в ту
эпоху к распятию приговаривали за политические пре-
ступления. Однако по свидетельству Евангелия Пилат от-
дал судьбу Иисуса в руки толпы, которая потребовала рас-
пятия, обвиняя его в ереси. По законам Иудеи наказанием
за такое преступление служило побитие камнями. Распя-
тие — это римская казнь, к которой приговаривали за под-
стрекательство к мятежу, а не за религиозные воззрения.
Одно это противоречие иллюстрирует, что события тех
дней переданы в Евангелии не совсем верно. Может быть,
составители Евангелия старались скрыть от нас какие-то
важные детали? Или пытались переложить вину на дру-
гих?

Можно не сомневаться, что Иисус был приговорён
к смертной казни за политические преступления. Мы так-
же уверены, что первую скрипку в этом судебном про-
цессе играли римляне, а не власти Иудеи — в чём бы нас
ни пытались убедить Евангелия. Евангелисты прекрасно
справились со своей задачей — современному христиа-
нину кажется немыслимым, что Иисус мог заниматься по-
литической деятельностью. Тем не менее ещё пятьдесят
лет назад профессор Сэмюэл Брэндон из Манчестерского
университета обратил внимание на эту теологическую
неточность: «Неоспоримым остаётся важный факт —
смертный приговор был вынесен римским прокуратором

31



и приведён в исполнение римскими чиновниками». Да-
лее профессор Брэндон продолжает: «Не подлежит со-
мнению, что движение, связанное с [Иисусом], имело,
по меньшей мере, некоторое сходство с мятежом, чтобы
римляне признали в нём возможного бунтовщика и каз-
нили его по этому обвинению»[14].

Кому-то этот «детеологизированный» вывод может по-
казаться разрушительным для христианской веры, несов-
местимым с ней.

Действительно, внутренняя драма Евангелия построена
на том, что Бог в очередной раз оказался отвергнут избран-
ным Им народом: смертный приговор Мессии выносит ев-
рейский Первосвященник, «Агнец Божий» приносится
в жертву евреями в рамках их извечной неверности Богу.
В Новом завете еврей — это негативный, в лучшем случае
амбивалентный персонаж — народ-богоборец, обеспечи-
вающий возможность принесения искупительной жертвы.

Однако, после того, как Ватикан громогласно заявил,
что на еврейском народе нет вины за распятие Иисуса,
у церкви открывается путь и для иных трактовок, первой
из которых оказывается именно «зелотская».

То, что евангельским антигероем оказывается не ев-
рейский Первосвященник, а римский Император, нисколь-
ко не мешает христианской вере. Тысячи первохристиан
погибли, отказываясь приносить жертвы Императору. Их
мятеж продолжал мятеж их Учителя. Восстановление исто-
рической правды в этом вопросе в интересах всех.

Итак, «зелотская» трактовка евангельской истории
и научна, и канонична одновременно. Причем «канониче-
ским» смыслом ее наполняет как раз трактовка Маккоби.

Оригинальность его гипотезы состоит в том, что свой
мятеж Йешуа вознамерился осуществить прибегая
не столько к искусству полководца, сколько чудотворца.

Маккоби считает, что ночная прогулка Йешуа на Мас-
личную гору с учениками вооруженными двумя мечами

32



(Лука 22:38) была попыткой вступить в войну, в ту послед-
нюю войну Гога и Магога, о которой поведал пророк Йе-
хезкель: «И будет в день тот, в день прихода Гога на землю
Израиля, — слово Господа Бога! — возгорится гнев Мой
в ярости Моей» (38:18—39:8).

Другое пророчество об этой войне записано в книге
Захарии: «Тогда выступит Господь и ополчится против
этих народов, как ополчился в день брани. И станут ноги
Его в тот день на Масличной горе, которая пред лицом
Иерусалима к востоку; и раздвоится Масличная гора
от востока к западу весьма большою долиною, и полови-
на горы отойдет к северу, и половина ее — к югу. И вы
побежите в долину гор Моих; ибо долина гор будет про-
стираться до Асила… и придет Господь Бог мой и все свя-
тые с Ним. … И Господь будет Царем над всею землею;
в тот день будет Господь един, и имя его — едино… И вот
какое будет поражение, которым поразит Господь все на-
роды, которые воевали против Иерусалима…» (Захария,
14:3–21).

«Воюющие против Иерусалима», — пишет Маккоби, —
были не кем иным, как римлянами, языческими варвара-
ми, объединившими народы в великую империю и под-
нявшими лица свои против Бога. Он же, Йешуа из Назаре-
та, был тем, которому пророк адресовал свои инструкции,
Мессией, который въедет в Иерусалим на молодом осле
и встанет в «долине гор» вместе с горсткой «святых», что-
бы стать свидетелями явления славы Божией на Маслич-
ной горе.»[15]

«Он верил, что время для исполнения пророчеств на-
стало… что произойдет великая битва против римлян, куда
евреев поведет потомок царя Давида, что битва эта будет
сопровождаться чудесами, окончится победой Мессии
и евреев, которые затем вступят в эпоху независимости;
что она будет и эпохой мира, когда богоданная миссия ев-
реев как народа Господня будет признана всеми народа-

33



ми, а Храм в Иерусалиме станет рассматриваться как ду-
ховный центр мироздания».[16]

Итак, Йешуа поднялся на Масличную гору в сопровож-
дении вооруженных двумя мечами учеников, чтобы в за-
вязавшемся бою побудить Всевышнего к вступлению
в обещанную Им войну, чтобы вызвать на римлян страш-
ные казни, подобные тем, которыми Всевышний некогда
покарал египтян!

Маккоби объясняет столь отчаянное выступление Йе-
шуа его психологическими особенностями: «Можно возра-
зить, что в этом рассказе Йешуа выглядит безумцем.
Неужели он мог ожидать, что пророчества Захарии бук-
вально исполнятся в эту ночь на Масличной горе? Почему
он так уверен в том, что знает точный час исполнения про-
рочеств и что они исполнятся именно через него? Как лич-
ность Йешуа обладал характером, который сегодня был бы
назван холерическим или даже маниакальным, то есть
обычно пребывал на вершине энтузиазма и эйфории. Это
позволяло ему совершать чудесные исцеления и произво-
дить на своих соратников такое сильное впечатление, что
они не могли дать памяти о нем умереть. Он не был Йе-
удой Галилеянином или Бар-Кохбой, которые тоже счита-
лись мессиями, но обладали обычным темпераментом. Те
пытались захватить власть, потерпели неудачу, на этом все
и кончилось. Не случайно религия нового мира выросла
именно вокруг Йешуа.

Позднейшим христианским эллинистам понадобилось
сделать один только шаг, чтобы превратить пламенную
убежденность Йешуа в своей вселенской миссии в дог-
му о его божественности. А его уверенность в победе,
одержанной рукой Бога, а не методами партизанской
войны, — в пацифистскую потустороннюю доктрину, пе-
реносящую концепцию победы в «духовный» план. Ма-
ниакальный темперамент Йешуа стал главной движущей
силой раннехристианской церкви с ее экстатическим ду-

34



хом, всемирными амбициями и убежденностью в конеч-
ной победе».[17]

Между тем признание Маккоби того факта, что все вос-
стания иудеев против римлян, начиная с Йеуды Галилеяни-
на (6—7 г. н.э.) и кончая Бар Кохбой (135 н.э.) были именно
мессианскими движениями, снимает необходимость объ-
яснения «казуса Йешуа» его маниакальностью. Все восста-
ния иудеев против Рима с прагматической точки зрения
были отчаянными, были маниакальными и безумными, все
они, в конечном счете, делали ставку на поддержку небес.

Иосиф Флавий пишет: «Главное, что поощряло их
к войне, — двусмысленное пророческое изречение, нахо-
дящееся также в их священном писании и гласящее, что
к тому времени один человек из их родного края достиг-
нет всемирного господства»[18].

Флавий же приводит одну историю, имевшую место
через пару десятилетий после евангельских событий, под-
тверждающую правдоподобность гипотезы Маккоби:
«некий египтянин, выдававший себя за пророка, уговорил
простой народ отправиться вместе с ним к Масличной го-
ре. Тут он обещал легковерным иудеям показать, как
по его мановению падут иерусалимские стены, так что,
по его словам, они будто бы свободно пройдут в город.
Когда Феликс узнал об этом, он выступил из Иерусалима
и нагрянул на приверженцев египтянина»[19]. Об этом
«пророке» упоминается также в «Деяниях апостолов»
21:38).

Таким образом, для принятия решения выступить про-
тив Римской империи с двумя мечами, не нужно было
быть маньяком, достаточно было просто получить убеди-
тельный «знак свыше».

Нам остается только предположить, что таким «зна-
ком» явилось провозвестие разрушения Храма.

35



Действительно, Йешуа выступил ровно в то самое вре-
мя (за сорок лет до разрушения Храма), когда мудрецам
стало открываться, что Израиль ждет катастрофа (Йома
39.б; Гитин 56.а).

Но самое главное, что это открылось и самому Йешуа
(«приступили ученики его, чтобы показать ему здания хра-
ма. Иисус же сказал им: видите ли всё это? Истинно гово-
рю вам: не останется здесь камня на камне; всё будет раз-
рушено» Мф 24:1).

Йешуа помнил слова пророка: «беита ахишена» —
«в назначенное время ускорю» (Йешайя 60:22); он пони-
мал (как это выясняется в Сангедрин 97а), что досрочное
Избавление предпочтительнее, так как предупреждает
бедствия («удостоитесь — ускорю, не удостоитесь — в на-
значенное время»). И решился выступить.

Пытаясь разрешить некоторые евангельские противо-
речия, Маккоби предположил, что Йешуа решил претво-
рить свой план Избавления в Суккот, хотя и был казнен
полгода спустя на Песах.

Такое отклонение от общей евангельской линии едва ли
представляется оправданным. Тем более, что точная дата
выступления была известна из пророческого предания:
«в Нисане было избавление, и в Нисане в будущем про-
изойдет избавление» (Рош-Ашана 11.а) Это положение пре-
красно объясняет восхождение Йешуа на Масличную гору
именно в пасхальную ночь — в пасхальную ночь 3790 года.

Следует оговориться, что в иудейской традиции приня-
то датировать разрушение Храма 68-м годом (таков ре-
зультат расчета, произведенного Раши в комментарии
на «Авода зара» 9.а). Т.е. отсчет «сорока лет» должен ве-
стись с 28, а не с 30 года. Между тем общепринятая истори-
ческая датировка (70 год) также фигурирует в различных
традиционных текстах и является полностью приемлемой
(см. например, комментарий Амаор Агадоль на толкование
Рифа к «Авода зара» 2).

36



Чуда не произошло, мессианский выстрел, произве-
денный Йешуа в 3790 году, оказался холостым. Но что
тогда значит, что эта попытка избавления привела к воз-
никновению самой представительной мировой религии,
благодаря которой с одной стороны ТАНАХ распростра-
нился во всем мире, а с другой евреи оказались в этом
мире изгоями?

ВОСКРЕСАЮЩИЙ БОГ

Протестантский теолог Бультман объясняет предпосыл-
ки этих процессов следующим образом: «Древнейшая об-
щина, видимо, считала его Мессией, но она не приписыва-
ла Иисусу в связи с этим наличия особой метафизической
сущности, которая служила бы основой для авторитетно-
сти его слов. Хотя на основании его авторитета она испо-
ведовала, что Бог сделал его Царем общины. Эллинистиче-
ское же христианство сразу превратило Иисуса в „Сына
Божия“, приписав ему божественную „природу“, и таким
образом ввело в обиход способ рассмотрения его лично-
сти, абсолютно чуждый ему самому».[20]

Этот «способ рассмотрения» напрямую связан с «ре-
лигиями спасения» крайнее распространенными среди
окружающих евреев народов. Маккоби в следующих сло-
вах пишет об этом явлении: «Культы мистерий начали
обещать своим посвященным бессмертие, не в том смыс-
ле, что их тела будут жить вечно, но в том, что души бу-
дут освобождены от телесных оков и вознесутся в мир
Духа… Эти культы имели долгую историю и в своих исто-
ках восходили к доисторическим культам плодородия.

37



В своей первоначальной форме они включали человече-
ские жертвоприношения, в которых жертва умерщвлялась
для возобновления жизненных сил природы. После сим-
волического воскрешения эта жертва обретала боже-
ственную природу и заслуживала поклонения. Но в позд-
нейших эллинистических проявлениях эти религии уже
не были связаны с человеческими жертвоприношениями.
Они стали спиритуализированными и полными аллегори-
ческого смысла. И связывались уже не с плодородием,
а с обновлением и спасением индивидуальной души.

Их главным содержанием были смерть и воскресение
божества; целью мистерий было дать посвященным при-
общиться к этой смерти и воскресению и тем самым обре-
сти бессмертие и богоравный статус»[21].

Именно «религии спасения» сформировали вероучи-
тельное и культовое ядро церковного христианства.

О том, что в христианском культе присутствуют элемен-
ты поклонения умирающим и воскресающим раститель-
ным божествам, было известно всегда. На протяжении ве-
ков не афишировалось, но и не являлось секретом, что
знаменитый тропарь « (некто) воскресе из мертвых, смер-
тию смерть поправ» взят из песнопений в честь «умираю-
щего и воскресающего» Диониса.

Вполне сознающий влияние этих мифов и мистерий
на церковный культ о. Павел Флоренский пишет: «Есть
иные, которые пытаются уязвить культ, покивая на срод-
ство, якобы ими изобличенное, весеннего церковного
цикла — весеннего поста и весенних празднеств — <и>
почитаемых воскресающих божеств, „духов растительно-
го мира“, как очень удачно формулировали исследовате-
ли религии… Ну да, конечно, это так именно, за одним
только исключением, что при таких нападках всякая ре-
лигия, кроме христианской, уже заранее осуждена, и во-
прос только идет о том, как бы поколебать христианство.
Эти наивные возражатели, в сущности, считаются с ис-

38



ключительностью христианства более самих христиан, то-
гда как последние вовсе не нуждаются в таком глубоком
разрыве со всем человечеством и вовсе не думают, что
на всем протяжении истории человечество жило одними
только глупостями. При таких возражениях делается от-
крытие, запоздавшее по меньшей мере веков на осьмна-
дцать, ибо уже апологеты твердили о христианстве как
энтелехии обще человеческой религии и видели в Христе
исполнение, полноту и гармонию всех человеческих
предчувствий, томлений, надежд и смутно памятуемых
откровений. Ну да, эти возражения правильны, но только
слабы, робки: надо говорить не о подобии указываемых
там представлений христианским, а — дерзну сказать —
о тождестве их, нумерическом тождестве. Сами ясно
не сознавая, языческие пророки, хотя и коснеющим язы-
ком, говорили не о чем ином, как именно об этом самом,
совершившемся в определенный год и день, воскресении
этого Самого, родившегося в Вифлееме, „распятого же
за ны при Понтийстем Пилате“, — Спасителя мира. Сквозь
туманы истории и мутную среду расстроенной человече-
ской души, языческим пророкам уже виделись еще неяс-
ные и сбивчивые очерки грядущих событий»[22].

Но, похоже, пришло время договорить этот тезис
до конца, и признать, что «откровение» о «воскресении
родившегося в Вифлееме, — „распятого же за ны при
Понтийстем Пилате“ — Спасителя мира» сложилось
в первую очередь именно на основании прозрений
«языческих пророков» (прозрений циклического возрож-
дения), а не пророков Израиля, понимание воскресения
которых было существенно другим (единократным исто-
рическим событием).

Еврейская и языческая теологии воскресения имеют,
разумеется, точки соприкосновения. Иудейское благосло-
вение «воскрешающий мертвых» покрывает широкий
диапазон Божественных проявлений, и, в частности, рас-

39



пространяется на дожди, на возрождение растительности.
Однако акценты и векторы различны.

Если бы ученики Йешуа не сочли его воскресшим,
а весть об этом воскресении не оказалась преподана в по-
нятиях и терминах религий умирающих и воскресающих
растительных божеств, мы бы очень мало знали о еще од-
ном провале мятежа против Рима.

Но как такое могло произойти?

ВТОРОЕ ПРИШЕСТВИЕ

Как отметил рабби Эмден, «Аноцри принес в мир
двойное благословение. Во-первых, он уничтожил идоло-
поклонство, удалил литых богов, которым поклонялись на-
роды, и научил их семи заповедям потомков Ноаха. А во-
вторых, он дал им моральные законы, которые сделали их
жизнь даже более суровой, нежели этого требует Тора Мо-
ше».

Этические и интеллектуальные достижения христиан-
ской цивилизации значительны, и можно понять Провиде-
ние, направившее народы по этому пути, пусть даже и це-
ной поругания Израиля, предвещенного, кстати, более чем
за тысячелетие («И станешь ужасом, притчею и посмеши-
щем среди всех народов, к которым отведет тебя Господь».
(Дварим 28:37).

Но все же это продолжающееся и поныне поругание
вселяет немалые сомнения и вызывает вопросы: имеет-
ся ли во всей этой истории также и какой-то смысл с «тыль-
ной», с израильской стороны? Не присутствует ли в миссии
Йешуа также и какой-то собственно еврейский «позитив»?

40



По-видимому, его можно усмотреть в сцене прощания
Йешуа с учениками имевшего место все на той же Маслич-
ной горе.

В этом эпизоде евангелист Лука не сумел утаить, что
цели Йешуа всегда были, и что особенно важно — навсе-
гда остаются «политическими»:

«Они, сойдясь, спрашивали Его, говоря: не в сие ли
время, Господи, восстановляешь Ты царство Израилю?

Он же сказал им: не ваше дело знать времена или сро-
ки, которые Отец положил в Своей власти, но вы примете
силу, когда сойдет на вас Дух Святый; и будете Мне свиде-
телями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже
до края земли».

Сказав сие, он поднялся в глазах их, и облако взяло
его из вида их.

И когда они смотрели на небо, во время восхождения
его, вдруг предстали им два мужа в белой одежде и сказа-
ли: мужи Галилейские! что вы стоите и смотрите на небо?
Сей Иисус, вознесшийся от вас на небо, придет таким же
образом, как вы видели Его восходящим на небо. Тогда
они возвратились в Иерусалим с горы, называемой Мас-
личная, которая находится близ Иерусалима» (Деяния 1:6
—12).

Итак, ученики Йешуа связывали его миссию с «восста-
новлением Царства Израиля», в которое свято верили.
Что же касается самого Учителя, то он их упование целиком
разделял. Слова же ангелов позволительно интерпретиро-
вать в том смысле, что вернется Йешуа именно к моменту
этого восстановления (когда «раздвоится гора Масличная
от востока к западу»), и вернется не только затем чтобы
разделить всеобщее ликование, но и чтобы скорректиро-
вать запущенный им некогда процесс.

Что-то в ту пору должно срастись. Ведь если гибель ев-
рейского праведника обернулась беспрецедентным духов-
ным взрывом, обновившем мироздание и «наполнившим

41



его вестью о Машиахе», то естественно заключить, что то
был срыв (собственно иудейской) миссии чрезвычайно
близкой к своей реализации, что Избавление, как мыслит
его Израиль, находилось от Йешуа на расстоянии вытяну-
той руки.

Согласно мидрашам, Машиах родился в день разруше-
ния Храма, т.е. 9 ава 3830 года. Но этим днем позволитель-
но признать день вынесения небесами соответствующего
приговора, а именно Йом Кипур 3790 года, в который
«жребий (козлов) не выпал на правую сторону; красная
лента не побелела; западный свет перестал пылать; двери
святилища открылись сами собой» (Йома 39.б). Таким об-
разом, еврейская традиция позволяет считать временем
рождения Машиаха (после которого мир стал наполняться
вестью о нем) пору завершения евангельской истории!

Но как тогда получилось, что на протяжении веков
Йешуа мирился с ролью главного душителя свободы
своего народа?! Как Ангел Эсава смог обвести вокруг
пальца еврейского праведника? Как Ангел Смерти умуд-
рился войти в историю в роли ее ведущего вдохновите-
ля?

Ниже я предлагаю возможную литературную версию
этой загадки.

АНТИДОТ ДОПОЛНИТЕЛЬНОСТИ

Эта версия, способствующая восстановлению доброго
имени Йешуа в еврейском мире, в тоже время оказывает-
ся известным вызовом миру христианскому.

42



Сознавая это, я бы хотел предложить своему христолю-
бивому читателю разъяснение, которое бы могло послу-
жить «антидотом» к предстоящему чтению.

На протяжении веков в церкви процветала уверен-
ность в том, что именно христиане адекватно трактуют ТА-
НАХ. Вот как эта вера была озвучена папой Иннокентием
III в энциклике Constitutio pro Judaeis (1198): «Не уничто-
жай евреев совсем, дабы христиане никогда не могли за-
быть Твой закон, который, хотя сами евреи и не понимают
его, начертан в их книгах для тех, кто способен понять
его…»

Научные успехи последних полутора столетий внесли
в христианское сознание значительные коррективы. Се-
годня даже многие апостольские христиане согласны
с приведенным выше утверждением протестантского тео-
лога Бультмана: «Древнейшая община не приписывала
Иисусу наличия особой метафизической сущности, кото-
рая служила бы основой для авторитетности его слов….
Эллинистическое же христианство сразу превратило Иису-
са в „Сына Божия“, приписав ему божественную „природу“,
и таким образом ввело в обиход способ рассмотрения его
личности, абсолютно чуждый ему самому».

Но как можно оставаться апостольским христианином,
придерживаясь подобных взглядов? Как можно жить в ла-
ду с христианской догматикой, считая, что исторический
Йешуа себя никаким Богом не воображал?

Объяснение усматривается в приведенных выше сло-
вах о. Павла Флоренского: «уже апологеты твердили
о христианстве как энтелехии общечеловеческой религии
и видели в Христе исполнение, полноту и гармонию всех
человеческих предчувствий, томлений, надежд и смутно
памятуемых откровений».

Один из апологетов — Климент Александрийский (150
—215), писал, что Иисус Христос «прежде чем явиться
во плоти для спасения людей… подготовил весь христиан-

43



ский мир к этому спасению, дав иудеям Закон, а элли-
нам — философию»[23].

Открытия эллинских философов в не меньшей мере,
чем откровения еврейских пророков обеспечили теологи-
ческую базу христианского вероучения.

По сути это означает, что по вере церкви, ее религиоз-
ный опыт шире того собственно пророческого, который от-
крылся в ТАНАХе.

«Да, — согласится такой просвещенный христианин, —
только евреи хорошо понимают, что написано в их
текстах, однако имеются нюансы, которые виднее как раз
со стороны. Так, если идея боговоплощения в ТАНАХе пол-
ностью отсутствует, то это не значит, что Творец мира Сам
ее в виду не имел. Просто Он шире смотрит на вещи, чем
преподал это Израилю, и этот „более широкий“ Божествен-
ный взгляд как раз и обнаружился в опыте церкви».

Очевидно, что при таком подходе, никакая иудейская
трактовка евангельских событий церковной веры поколе-
бать не может. Однако важно сознавать каким образом
она способна эту веру подтвердить. Дело в том, что хри-
стианский гений исходно отмечен интеллектуальной бино-
кулярностью, не просто позволяющей, а обязывающей
рассматривать истину одновременно, как с «новозавет-
ных», так и с «ветхозаветных» позиций.

Дело в том, что в христианскую концепцию боговопло-
щения вмонтировано ее категорическое неприятие иудей-
ской стороной.

В своей книге «Теология дополнительности» я пишу:
«Христианская идея боговоплощения существенно отлича-
ется от схожих представлений язычников. Например, со-
гласно учению того же индуизма невидимое, бестелесное,
безатрибутивное божество, примиряясь с немощами
и условностями человеческого существования, нисходит
в мир, нисходит во плоти, по меньшей мере в образе
вполне атрибутивных существ, и выполняет ту или иную

44



миссию по спасению человечества. Так, известно девять
воплощений (аватар) Вишну, восьмой из которых явился
Кришна, считающийся главнейшей и наиболее адекватной
формой воплощения.

Но чем тогда Кришна отличается от церковного Иису-
са? Почему Церковь не идет вслед за теми, кто видит
в Иисусе воплощение Вишну? В чем особенность христи-
анства? По-видимому, в том, что для христианства крайне
существенным представляется то обстоятельство, что
Иисус Христос — это воплощение не «вообще Бога»,
а именно Бога Израилева, т.е. того единственного извест-
ного миру Бога, который принципиально воплощен быть
не может. Ведь не будет преувеличением сказать, что кате-
горический запрет на поклонение любому материальному
предмету в качестве божества является основой основ
иудаизма.

Таким образом, христианство, провозгласившее вопло-
щение, изначально стоит перед коренным парадоксом,
или даже лучше сказать, состоит из коренного парадокса:
если воплотился Бог, который по существу может вопло-
щаться, то это никакое не воплощение (во всяком случае
смысл слова «воплощение» здесь принципиально другой,
а именно индуистский, гностический смысл). Однако, если
воплотился Тот, кто по существу не может воплощаться, то
какой же Он тогда Невоплотимый?

Христианская мысль всегда уклонялась от заострения
этого парадокса. Сами догматы были сформулированы
безупречно. «Не полезно… признавать во Христе Иисусе
или только Бога без человека, или лишь человека без Бо-
га», — говорилось в послании папы Льва I, послужившем
основой для решений Халкидонского собора. На этом со-
боре Иисус Христос был провозглашен одновременно
и истинным Богом и истинным Человеком.

Эта парадоксальная формулировка по-разному и неод-
нократно воспроизводилась в самых разных сферах евро-

45



пейской культуры, и в ХХ-ом веке с особенной продуктив-
ностью обнаружила себя в квантовой механике, согласно
которой электрон является и истинной волной и истинной
частицей.

Однако в самой христианской теологии этот открытый
ею принцип дополнительности в дальнейшем никак
не разрабатывался. Обыденная христианская мысль опас-
ливо перетолковывала эту догматическую антиномию
в духе своеобразного монофизитства, т.е. сползала к ин-
терпретации — только «истинный Бог» (в современной
теологии подход этот получил наименование «христоло-
гии сверху»).

Истина, однако, состоит в том, — и халкидонская фор-
мулировка подразумевает это — что христианство стано-
вится самим собой только в момент признания принципи-
альной самодостаточности позиции иудаизма, т.е. в момент
признания полной законности коренного неприятия им
христианства. Без иудейского неприятия идеи воплощения
идея эта теряет всю свою силу, перерождается в идею
«аватары».

Таким образом, христианство получает право на свою
эксклюзивную трактовку природы Иисуса («истинный Бог
и истинный человек») только тогда, когда оно предостав-
ляет аналогичное право также и трактовке иудейской,
формулировку «истинный Бог» недвусмысленно отвергаю-
щей»[24].

Я — автор приведенных строк — в боговоплощение
не верю, но я не понимаю, каким образом верующий
в него человек способен адекватно свою веру исповедать,
не приняв во внимание еврейское видение.

46



ВЕРСИЯ СИНОПТИКОВ

В завершение этого затянувшегося предисловия необ-
ходимо сделать две оговорки.

Оговорка первая: данное исследование восстанавлива-
ет события в контексте наличной иудейской традиции,
а не эмпирической истории (которую оно, разумеется, учи-
тывает). Мои герои жонглируют расчетами, которые стали
производиться только два века спустя. Я вкладываю в их
уста высказывания из трактатов и мидрашей, которые по-
явились заведомо позже евангельских событий.

Разумеется, какие-то устные эквиваленты аналогичных
суждений во времена Йешуа существовали, но я не пыта-
юсь под них стилизоваться, не пытаюсь закамуфлировать
более отдаленные источники. Моя задача соотнести еван-
гельскую историю именно с тем иудаизмом, который фор-
мировался на протяжении веков и сохранился до наших
дней. Моя задача реконструировать евангельскую версию,
раскрывающую собственно иудейские вероучительные
возможности и подходы.

Оговорка вторая: Согласование евангелий работа голо-
воломная. Хаим Коэн в своей книге «Иисус — суд и распя-
тие» замечает по поводу различий между синоптическими
евангелиями и евангелием от Иоанна: «Разногласий и про-
тиворечий много, и некоторые из них касаются предметов
столь существенных, что подчас кажется, будто речь идет
о совершенно различных происшествиях и личностях.
Временами Иисус в Евангелии от Марка ничуть не похож
на Иисуса в Евангелии от Иоанна: они говорят иначе, дей-
ствуют иначе, умирают иначе»[25].

Очевидно, что в том случае, когда согласовать версии
евангелистов невозможно, не остается ничего другого, как
произвольно принять лишь одну из них. По целому ряду

47



причин я предпочитаю версию синоптиков, и не беру
в расчет версию Иоанна (отличающуюся от синоптической
во всех без исключения деталях).

В первую очередь это дает о себе знать в вопросе да-
тировки евангельских событий.

Пилат правил с 26 по 36 год, служение Иоанна Крести-
теля, согласно Луке, началось в 28. Таким образом, казнен
Иисус мог быть с 30 по 36 год.

Как описывают все Евангелия, распят он был в пятни-
цу. Однако, согласно синоптикам то был пасхальный
день — 15 нисана, а согласно Иоанну его канун — 14, то
есть день, когда закалывались пасхальные агнцы.

Таким образом, по свидетельству Иоанна, суббота сов-
пала с Пасхой. Согласно календарю, такое совпадение
имело место в интересующие нас годы дважды
в 33 и 36 годах, поэтому обыкновенно годом распятия
Иисуса считают 33 год. Однако между 26 и 36 годами Пе-
сах ни разу не выпадал на Пятницу, что вроде бы делает
версию синоптиков попросту недостоверной.

Между тем важно понимать, что до середины IV века
н.э. начало месяца определялось не путем вычислений,
а наблюдалось визуально. Если в ожидаемый вечер свиде-
тели не усмотрели нового месяца, то этот день считался
30-ым днем предыдущего месяца, и соответственно, все
дни следующего месяца сдвигались на один. По этой при-
чине евреи вне Эрец Исраэль (которые не могли быть опо-
вещены в какой именно из дней наступил новый месяц)
отмечали все праздники два дня. Согласно календарю, при
Понтии Пилате Песах пришелся на четверг лишь однаж-
ды — в 30 году, а это значит, что он вполне мог праздно-
ваться в том году в пятницу.

Впрочем, к сказанному следует добавить, что эмпири-
чески, а не согласно алгоритму, устанавливались также
и високосные годы. Иными словам, вместо ожидаемого
месяца Нисан Сангедрином мог быть провозглашен Вто-

48



рой Адар. Таким образом Песах в том году праздновался
15 числа того месяца, который современным календарем
будет обозначен как ияр. Однако соответствующая про-
верка интересующих нас лет не создает дополнительных
версий.

Некоторые считают невозможным, чтобы Йешуа был
распят в саму Пасху. Так Руслан Хазарзар пишет:
«По версии синоптиков получается, что Иисуса судили
и казнили в первый день по наступлении Пасхи —
15 нисана, чего категорически евреям нельзя было де-
лать по Закону: в первый день Песаха „никакой работы
не должно делать“ (Исх.12:16; Лев.23:7; Чис.28:18;
Втор.16:8). Арест и суд Санhедрина, безусловно, подхо-
дят под определение работа. Кроме того, Симон Кири-
неянин не мог работать на поле в пасхальную ночь
и последующее наступившее утро (Мк.15:21), ибо перед
пасхальной трапезой прекращалась всякая работа (Миш-
на. Песахим.4:5). И Иосиф Аримафейский не мог купить
погребальные атрибуты (Мк.15:43—46) в тот день, когда
запрещена была вся торговля (Неем.10:31). Следует пом-
нить, что хотя перед праздниками и совершали казни
(Мишна. Санhедрин.11:4; Вав Талм. Санhедрин.89а),
но в сами праздники, по иудейским законам, казнить
запрещалось (Деян.12:3—4; Мишна. Санhедрин.4:1; ср.
Ин.19:31)».

В этом утверждении упускается из вида, что судили
и казнили Йешуа не евреи, а римляне. Как убедительно
показывает Хаим Коэн, то, что представлено евангелиста-
ми Сангедрином, на самом деле было экстренным собра-
нием, направленным как раз на спасение Йешуа (сбор
противоречивых показаний).

Все действия, описанные в синоптических евангелиях,
могли совершаться в праздник. Так, если речь шла именно
о покупке плащаницы, то это значит, что деньги были пе-
реданы позже.

49



По поводу «возвращающегося с поля» Симона Кирине-
янина (Мк 15:21) следует отметить, что в оригинале напи-
сано «ἐρχόμενον ἀπ» ἀγροῦ», что можно перевести и как
«возвращающийся из деревни». Такой перевод имеет ши-
рокое хождение на других языках («from the country»).

50



НАЗНАЧЕННОЕ ВРЕМЯ





«И народ твой, все праведники… навеки
унаследуют страну. Меньший станет тысячей,
и младший — народом сильным. Я, Господь,
в назначенное время („беита ахишена“)
ускорю это»

Йешайяу (60:22)

1

Шел 3787-ой год от сотворения мира, он же 14-ый год
правления Тибериуса кесаря, и 2-ой год начальствования
прокуратора Понтиуса Пилатуса в Иудее.

В то жаркое утро последнего дня весеннего месяца ия-
ра жители Йерушалаима не узнали своего города. В одну
ночь он был превращен в капище идолослужителей.
На каждом приметном месте возвышались бюсты кесаря!
Охранявшие мраморных идолов легионеры усмехались,
читая ужас и отвращение в глазах горожан[26].

Без малого век, как Рим покорил Иудейское царство.
Разграбленное и униженное, двадцать лет назад оно было
превращено в протекторат, но до сих пор хотя бы не попи-
рались еврейские религиозные законы. Столь грубое
осквернение Святого города совершилось впервые.

Весть немедленно распространилась по окрестностям,
и в Йерушалаим потянулись побросавшие работу встрево-
женные селяне. Все стекались на Храмовую гору, где ста-
рейшины, священники и мудрецы жарко обсуждали слу-
чившееся.

Главные надежды возлагались в эту минуту на перво-
священника Кайафу. Назначенный еще предшественни-
ком Пилатуса Валерием Гратом, Кайафа уже несколько

53



лет успешно — с точки зрения Рима — выполнял свою
роль всенародного надзирателя. Но теперь наступил мо-
мент, когда первосвященнику представился случай до-
биться чего-то и для своего народа. Появление статуй
не только вызывало собственное недовольство Кайафы,
но и било по его престижу. У него имелось что возразить
Пилатусу.

— Я отправлюсь к прокуратору в Кейсарию, — объявил
он старейшинам и прушим, собравшимся у Палаты Тесан-
ных камней. — Но со мной должны выйти также кто-то
из вас — старейшин и раввинов, делегация должна быть
представительной.

В полдень внушительная группа священников и равви-
нов вышла из Йерушалаима. Однако к ней сразу примкну-
ло более тысячи горожан. По дороге толпа обрастала но-
выми участниками.

Когда же на третий день делегация приблизилась
к Кейсарии, ее сопровождали уже десятки тысяч людей.

Толпа разместилась в нескольких стадиях от рези-
дентского дворца, в который вместе с Кайафой вошли
также и раввины с разорванными в знак траура одеж-
дами.

Через четверть часа понурые они вышли обратно,
и народ услышал, что Пилатус отказался удалить идолов.
Увещевания первосвященника оказались напрасны.

Гул возмущения пронесся над толпой. Как небеса до-
пускают такое поругание?! Этого невозможно было при-
нять. Люди, не сговариваясь, уселись на землю, выказав
тем самым твердое желание остаться и добиваться прика-
за удалить идолов.

Пилатус игнорировал просителей, но каждый день
с раздражением отмечал, что толпа растет, и по его оцен-
ке, достигла уже более ста тысяч.

54



Наконец, на шестой день Пилатус указал всем явиться
на ипподром, где он обещал сообщить свою последнюю
волю.

Прокуратор воссел на судебное кресло, выставленное
на крытой трибуне. Рядом с ним находился легат, несколь-
ко слуг и офицеров. Из еврейской делегации был допущен
только первосвященник. Старейшины и раввины смеша-
лись с народом.

Когда толпа заполнила ипподром, Пилатус встал
и взмахнул рукой. По этому знаку из нижних проемов вы-
шли легионеры, и встав в три ряда, заняли нижние ряды
амфитеатра. Скрестив руки на груди и расставив ноги
на ширине плеч, они выглядели решительно и грозно.

Увидев себя окруженными, евреи смутились и без-
молвно стояли, ожидая что произойдет.

— Вам придется принять мою волю и привыкнуть
к изображениям императора в своем городе! — проревел
прокуратор, и подождав, когда его слова будут переведе-
ны, продолжил: — Проваливайте. Тот, кто желает остаться
и продолжать меня о чем-то просить, будет зарублен
на этом поле.

Пилатус вновь поднял руку, и по этому знаку тысячи
мечей разом блеснули в руках его воинов.

Прокуратор ожидал, что давя друг друга, люди бросят-
ся к остающимся открытыми единственным воротам,
но произошло нечто другое. Все, не сговариваясь, повали-
лись на землю, ясно показывая, что они подставляют свою
шею под меч.

Над толпой стоял гул, в котором ясно выделился об-
щий крик.

— Лучше смерть!
— Они предпочитают умереть, игемон, — пояснил Кай-

афа и без того все понявшему Пилатусу.
Какое-то время он растерянно смотрел на толпу, затем

качнул головой и приказал легату:

55



— Отправь гонца с приказом удалить статуи. — И за-
тем, обратившись к Кайафе, добавил: — Можешь, сооб-
щить о моем приказе своему народу.

2

Ликующая толпа расходилась.
Два молодых человека, проведших несколько дней

в толпе просителей, забрели в небольшую оливковую ро-
щу и присели в тени.

Им было не по пути: священник авиевой череды назир
Йоханан бен Захария возвращался в пустыню, в пещеру,
расположенную в двух часах ходьбы от Йерихо; рабби Йе-
шуа бен Йосеф — в Нацрат, к изготовлению столов и изу-
чению Торы.

Они были ровесники и близкие родственники. Перед
расставанием им хотелось поговорить о случившемся.

— Я как будто бы видел это уже однажды! — сказал
Йоханан. — У тебя не было такого чувства?

— Нет… Напротив, я ожидал худшего. Я удивился, когда
Пилатус отступился.

— А я как будто это уже однажды видел. Недалек тот
день, когда это случится повсюду, как сказано в книге Да-
ниэля: «Встанет царь наглый… и благодаря уму своему
преуспеет он в коварстве своем, и вознесется он в сердце
своем, и спокойно губить будет многих, и против Власти-
теля властителей восстанет он, и сломлен будет без помо-
щи рук человеческих»[27]. Слышал? Без помощи рук чело-
веческих!

56



— Ты по-прежнему веришь, что день Избавления при-
ближается?

— Что тебе сказать? Израиль изнурен раздорами. Каж-
дый думает лишь о себе. Многие учителя погружены в За-
кон, но как будто не замечают тех, для кого этот Закон на-
писан. Но в то же время народ предан Всевышнему. Мы
видели это сейчас. Что здесь поверхность, а что сердцеви-
на? Иногда я теряюсь с ответом. Но одно я знаю опреде-
ленно: когда придет Избавление, все будет именно так как
сегодня, как сказано: «Пятеро из вас прогонят сто, и сто
из вас прогонят десять тысяч, и падут враги ваши пред ва-
ми под мечом…»[28].

Даже от безоружных побегут они — вооруженные ме-
чами и колесницами. Ты видел наш народ, видел, как пе-
ред его духом дрогнул зверь? Тебе не кажется, что сего-
дняшняя победа — это сигнал? «Знак свыше?» — спросил
Йоханан, глядя прямо в глаза своему близкому другу.

Они расходились в вопросе об Избавителе.
— Пришло время сеять, но до жатвы далеко, — обык-

новенно отвечал Йешуа в таких случаях. — Мы из поколе-
ния сеятелей, а не жнецов.

Полагаясь на предание, тянущееся к пророку Элияу, он
твердо верил, что время Машиаха еще не пришло, что
окончательное избавление, при котором народы «переку-
ют мечи свои на орала», а «лев будет есть солому, как
вол», наступит не раньше 4000-го года от сотворения ми-
ра[29].

Но Йоханан не соглашался. Он долго общался с пу-
стынниками, провел некоторое время в общине «Яхад»
на берегу Мертвого моря, в которой Машиаха ожидали
еще с Хасмонейских времен.

Израиль в ту пору оставался независимым, однако
несовершенство мира проявляло себя во всем, и Учитель
Праведности — основатель этой общины — учил о скором

57



приближении Избавителя, долженствующего утвердить
мир и порядок во всем мироздании.

Вне общины Учителя Праведности мало кто ценил
и понимал: царь-первосвященник Александр Янай искал
его жизни, а глава Сангедрина рабби Йеошуа бен Перахия
подверг его отлучению.

— Учитель Праведности умер как раз в тот день, в ко-
торый Помпеус вошел в Святая Святых, — сказал Йоха-
нан. — Вся его жизнь прошла до Римского завоевания,
однако он ждал прихода Машиаха, как избавителя всего
мира.

— Он не был в ладах с мудрецами. Его пример —
в мою, а не в твою пользу. Ты и сам знаешь, что время из-
бавления не пришло.

— Но разве не сказал пророк о том, что срок этот мо-
жет быть приближен? «Меньший станет тысячей, и млад-
ший — народом сильным. Я, Господь, в назначенное время
ускорю это»[30]. Толкование этих слов известно: если удо-
стоимся — Всевышний ускорит Избавление, если нет —
оно придет в назначенное время. Разве то, что мы видели
с тобой сегодня — не знак того, что мы можем удостоить-
ся? Наконец, мы настолько близки уже к назначенному
времени, что ускорение само по себе ожидаемо.

— Сколько нам осталось лет до 4000 года? 200 лет
примерно?

— Сейчас у нас 3787 год, значит осталось 213 лет.
— Срок немалый.
— Избавление подобно младенцу, которому надлежит

родиться. Полугодовалый плод почти обречен на смерть,
но уже семимесячный остается в живых. Восьмимесячный
новорожденный также жизнеспособен, как и девяти. Но это
то же самое соотношение, как два века к двум тысячелети-
ям. Мы в безопасном периоде, и поэтому нас невольно тя-
нет на свет. Мы живем в то время, которое «назначено», то
есть в то время, когда Избавление может ускориться.

58



Глаза Йоханана загорелись, но Йешуа недоверчиво по-
качал головой.

— Если бы ты жил среди людей, а не среди скал и пе-
щер, то знал бы, что восьмимесячные младенцы выживают
даже хуже семимесячных. Мы в опасном периоде. И увы,
эта истина подтверждается куда более серьезными дово-
дами.

Йешуа вспомнил урок, преподанный ему мудрецами
еще в детстве. Это произошло через несколько месяцев
после поражения восстания Йеуды Галилеянина, объявив-
шего себя Машиахом.

Йешуа поднялся с родителями на Песах в Храм, остал-
ся там после праздника и несколько дней беседовал
с мудрецами, среди которых находился сам рабби Гил-
лель, скончавшийся через несколько месяцев после их
встречи. Все говорили тогда о Йеуде Галилеянине и его ги-
бели.

Йешуа был свидетелем восстания. Он по-детски страст-
но поверил в мессианство Галилеянина и долго рыдал,
услышав, что тот был распят.

Мнения мудрецов об этом восстании разошлись. Глава
Сангедрина Рабан Гамлиэль, считал, что повод к нему —
уклонение от переписи — был религиозно оправданным,
а потому и расчет на поддержку небес был обоснован.

Раби Цадок с ним не соглашался, он видел в этом вос-
стании прежде всего восстание против податей, против
экономического гнета.

— Выступать против самого могущественного царства,
идти почти на верную гибель из-за имущества безрассуд-
но, — возражал он. — Можно и нужно пожертвовать жиз-
нью, когда поруганию подвергается Тора, но собственные
унижения человеку правильнее терпеть безропотно. Когда
царь Ирод украсил вход в ворота Храма золотым орлом,

59



и все этим возмущались, никто не торопился восстать.
Лишь когда Ирод занемог, рабби Йеуда бен Сепфорей
и рабби Матитьяу бен Маргал подняли бунт…[31]

— Дело не только в переписи, — возражал рабан Гам-
лиэль. — Иудея лишилась своего царя, пусть и поставлен-
ного Римом. Иудея была превращена в протекторат. Этому
также следовало сопротивляться.

— Допустим, — возражал рабби Цадок. — Но как Йеуда
решился провозгласить себя Машиахом? Разве исполни-
лись сроки?

Мудрецы стали выяснять этот вопрос.
Оказалось, что Йеуда счел само то время благопри-

ятным для восстания. Исполнилось 70 лет с того дня,
когда Помпеус завоевал Йерушалаим и вошел в Святая
Святых. Ровно столько — 70 лет — длилось пленение
Вавилона, срок, предсказанный пророком Йермияу:
«И вся земля эта будет превращена в развалины и в пу-
стыню, и народы эти будут служить царю Бавэльскому
семьдесят лет»[32].

Позже Даниил рассчитал, когда начался отсчет этих
70 лет, и даже указал загадочные сроки следующего чет-
вертого пленения. Но Йеуда к этим расчетам не обратился,
а легкомысленно заключил, что если Вавилонское плене-
ние продлилось 70 лет, то и Римское вполне может через
этот срок пошатнуться.

Мудрецы порицали его за эту ошибку, а рабби Цадок
напомнил, что по расчетам Даниэля римское пленение
окажется более долгим, чем Вавилонское, что до времен
Машиаха осталось не менее двух веков, и мессианские
настроения, пробуждающиеся в народе, не к месту и не ко
времени.

— Мы выучили от пророка Элияу, — напомнил он, —
что первые две тысячи лет истории прошли под знаком
хаоса, следующие две тысячи лет проходят под знаком за-
кона, и только последние две тысячи лет относятся ко вре-

60



мени Машиаха. Эра Закона еще не истекла. Избавитель
не может прийти в ближайшее время и не придет.

— Как же тогда мы учим, что Всевышний хотел сделать
Машиахом Хизкияу, а Санхерива сделать Гогом? — неожи-
данно возразил отрок Йешуа.

Он имел в виду великое чудо спасения Йерушалаима
от неминуемой гибели, произошедшее более семисот лет
назад, в 3059 году, на 14 году правления царя Хизкияу:
«И было в ту ночь: вышел ангел Господень и поразил
в стане Ашшурском сто восемьдесят пять тысяч. И встали
поутру, и вот, все они — мертвые тела. И двинулся Санхе-
рив, царь Ашшурский, и пошел, и возвратился»[33].

С одной стороны, это чудо повторяло египетские каз-
ни, и прежде всего избирательную гибель египетских
первенцев, а с другой — предвещало чудеса грядущего
Избавления, чудеса грядущей войны Гога и Магога, о ко-
торой сказал пророк: «И будет в день тот, в день прихода
Гога на землю Израиля, — слово Господа Бога! — возго-
рится гнев Мой в ярости Моей… И буду судиться с ним
мором и кровью, и ливень проливной, и град камней,
огонь и серу пролью на него и на отряды его, и на наро-
ды многие, которые с ним. И Я возвеличусь, и освящусь,
и появлюсь пред глазами народов многих, и узнают, что
Я — Господь»[34].

— А ты знаешь, почему Хизкияу не стал Машиахом? —
с любопытством оглядев Йешуа, спросил раби Цадок.

— Да, — ответил Йешуа. — Потому что «мидат адин» —
качество суда возразило: Владыка мира! Как же так? Да-
вид, царь Израиля, несколько раз воспевал Тебе песни,
но ты не сделал его Машиахом, а Хизкияу, для которого ты
совершил такое чудо, а он не воспел, ты сделаешь Машиа-
хом? На этом все и завершилось.

— Прекрасно. Так, в чем же твой вопрос?
— Но ведь из этой истории мы учим, что Он не только

Хизкияу, но даже и Давида мог бы сделать Машиахом.

61



Значит, царство Машиаха могло начаться даже за тысячу
лет до срока!

Мудрецы удивленно переглянулись. Рабан Гамлиэль
потрепал Йешуа по плечу, и улыбаясь, спросил:

— Ответь. Вот ты из дома Давида. Ты вполне можешь
стать Машиахом. Но разве тебе не следует сначала для
этого подрасти?

— Пожалуй, — согласился Йешуа.
— Пойми, тысячу лет назад мир не пришел еще в тот

возраст, в котором он способен воспринять Машиаха…
Как ребенок может стать царем, но править все равно
не сможет, так и Машиах мог бы прийти и тысячу лет на-
зад, но воцариться он бы не смог. И тебе и миру предстоит
еще немного повзрослеть!

Йешуа глубоко задумался. Ему двенадцать лет. Через
год — тринадцать, через год он будет обязан выполнять
все заповеди, как взрослый. Но управлять царством он бы
едва ли решился, даже и став «бар мицва».

Йешуа привел Йоханану тот давний довод рабби Ца-
дока.

Однако Йоханан не смутился.
— Но ведь это та же самая притча! — возразил он. —

Совершеннолетие наступает в 20 лет, но уже и в 16, и уж
точно в 18 человек берется за взрослое дело. Ранняя
юность — это то самое «беита ахишена», то самое «назна-
ченное время», в которое все ускоряется, все бежит
на встречу своему призванию. Ты обратил внимание, что
в толпе, которая сегодня готова была погибнуть, больше
половины составляли подростки?

— Как было не заметить.
— Если иной подросток, едва достигший 16-ти лет,

справляется с заданиями двадцатилетнего, то что говорить
о восемнадцатилетнем? А ведь это то самое соотношение:
два века, недостающие до завершения двухтысячелетия

62



Торы, это все равно как два года, недостающие до двадца-
тилетия! Поверь, сейчас мир достаточно повзрослел, что-
бы покориться Царству Небесному. Это чувствуется уже
во всеобщем его ожидании. Если Машиах придет в этот
срок, пусть даже это и рановато, его дело примется ми-
ром! Сказано поэтому «беита ахишена» — «в назначенный
срок ускорю это»!

— Ты указываешь на здоровую сторону, способную
удостоиться избавления, но имеется и другая — больная.
Народ наш слишком разъединен, учителя его слишком
озабоченны своим положением. Крови своих братьев на-
ше поколение не проливает, но слишком многие ненави-
дят друг друга.

— В этом ты прав, покаяние должно упреждать избав-
ление.

3

Прошло полтора года. Шел 4-ый год начальствования
прокуратора Понтиуса Пилатуса в Иудее, 15-ый год прав-
ления Тибериуса кесаря. Наступила осень, пришел
3789 год от сотворения мира.

Вскоре после возвращения в Нацрат из паломничества
в Йерушалаим, Йешуа услышал неожиданную новость:
в верховьях Иордана, еще до его впадения в озеро Кине-
рет, священник авиевой череды, назир и пустынник Йоха-
нан бен Захария созывает народ, призывает людей к по-
каянию и омывает раскаявшихся в реке.

Йешуа немедленно отправился на северный берег Ки-
нерета, и действительно, неподалеку от Кфар-Нахума за-

63



стал своего родственника, проповедующего покаяние
и погружающего раскаявшихся в воды реки. У Йоханана
был одновременно воодушевленный и тревожный вид.

— Что побудило тебя к этой проповеди? — спросил Йе-
шуа. — Что произошло?

— В пустыне истина постигается раньше, чем в горо-
дах, — ответил Йоханан. — Мне открылось, что Израиль
ожидают великие потрясения. Секира уже при корне древа
лежит, но молитва и раскаяние способны предотвратить
бедствие. Я решил начать с Галилеи и далее спускаться
вдоль Иордана до Йерихо, чтобы по возможности боль-
шее число людей услышало Слово Божие.

И далее, пристально глядя в глаза Йешуа, Йоханан до-
бавил: — Особенно хочу я того, чтобы он меня услышал…

— Он? Кто он?
— Сын Давидов. Мы спорили с тобой, может ли Ма-

шиах прийти на два века раньше срока. Теперь у нас нет
выбора. Он должен явиться. Покаяние и молитва необхо-
димы, но на самом деле только преждевременное прише-
ствие Избавителя может еще предотвратить катастрофу.

Йешуа был ошеломлен. Никогда он не видел своего
друга в таком напряжении, в такой неподдельной трево-
ге.

— У тебя было видение?
— Да.
— Видениям нельзя полностью доверять. И голос, и дух

могут обмануть.
— Но не Элияу. Ведь он во плоти.

То было не первое явление пророка Элияу Йоханану
бен Захарии.

Десять лет назад как-то проходя вместе с Йешуа неда-
леко от Иордана, он огляделся и спросил:

— Ты знаешь, что это за место?
— Не знаю.

64



— Я скажу тебе. Это то самое место, с которого пророк
Элияу был восхищен живым на небо, как сказано: «И бы-
ло, когда они шли, и разговаривали, вот, появилась колес-
ница огненная и кони огненные, и отделили они одного
от другого; и вознесся Элияу вихрем в небо. Элиша же,
увидев это, вскричал: отец мой, отец мой! Колесница Из-
раиля и всадники его! И больше не видел его»[35].

— Как тебе это известно? — изумился Йешуа.
— Он сам мне это открыл. Явился мне здесь и открыл.

Теперь пророк Элияу снова посетил Йоханана и пове-
дал о грядущем разрушении Храма и изгнании народа
из Земли.

— Я пришел помолиться на место его восхищения, —
стал рассказывать Йоханан, — И он мне снова явился. Ска-
зал, что уже секира при корне древа лежит.

— Свету предшествовал Хаос. — пояснил мне Элияу. —
Вечный Храм может утвердиться лишь на руинах времен-
ного[36].

— Но ведь это уже свершилось! — возразил я ему. —
Нынешний Храм стоит на обломках предшествующего!

И тогда он сказал, что пророчество о разрушении
первого Храма касается также и второго! Он повторил те
слова, которые Всевышний сказал некогда царю Шломо:
«Посвятил Я этот дом, который ты построил, пребыванию
имени Моего там вовеки; и будут очи Мои и сердце Мое
там во все дни… Если же вы и сыновья ваши отступите
от Меня, то Я истреблю Израиль с лица земли, которую Я
дал ему; и дом, который Я посвятил имени Моему, от-
вергну от лица Моего… Дом этот, который был так высок
для каждого проходящего мимо него, будет разрушен»[37].

— «Но ведь сказано „если“. Значит, приговор этот еще
можно отменить?» — спросил я Элияу.

— «Раскаяние, молитва и благотворительность могут
отменить любой приговор. И не существует приговора, ко-

65



торый бы отменил эту великую истину. Как сказал Он сам,
Скала Израиля: «Я владею человеком. А кто владеет
Мною? Праведник»[38].

— «Ты учил, что шесть тысяч лет просуществует мир: две
тысячи лет хаоса, две тысячи лет Торы и две тысячи лет
время Машиаха. До наступления этого времени осталось
еще 210 лет. Можно ли настолько ускорить избавление?»

— «Известно, что если народ Израиля — все до едино-
го — строго соблюдут две субботы подряд, то избавление
придет немедленно.[39] Вместе с тем приговор все же вы-
несен».

— Приговор вынесен, — повторил Йоханан, глядя пря-
мо в глаза Йешуа. — Секира при корне древа лежит.

* * *

Через несколько дней обеспокоенный Йешуа вышел
в Йерушалаим. Ему необходимо было выслушать мнение
мудрецов, поделиться своей тревогой с рабби Цадоком.

Еще по дороге на постоялом дворе в Йерихо Йешуа
достигло известие о совершенном накануне невиданном
преступлении.

В Храме пришло время очищать жертвенник от пепла.
Два священника вызвались выполнить эту заповедь и бе-
гом устремились к медному жертвеннику. И тогда это про-
изошло: священник, подоспевший вторым, от досады уда-
рил жертвенным ножом того, который его опередил.

Все в растерянности замерли, а участвовавший в том
богослужении рабби Цадок поспешил к упавшему. Увидев,
что тот бездвижно лежит с воткнутым в спину клинком, он
горько воскликнул:

— Наши раздоры уже приблизились к самим рогам
жертвенника! Мы любим заповеди, но ненавидим друг
друга!

66



Ужас и горечь, охватившие рабби Цадока, передались
всем присутствующим. Даже народ, стоявший во дворе,
ужаснулся и зарыдал.

И тут вдруг вопреки этим чувствам раскаяния, ведомый
той же слепой силой, которая только что привела к крово-
пролитию, отец убитого священника приблизился к телу
сына и вместо того, чтобы зарыдать над ним… с облегче-
нием воскликнул:

— Братья мои, нам незачем тревожиться, мы не нужда-
емся в искупительной жертве! Ведь мой сын еще в агонии,
а значит, нож в ране остался неоскверненным! —

Он стремительно извлек жертвенное орудие из тела
сына, после чего тот вздрогнул и испустил дух[40].

Поднявшись в Йерушалаим, Йешуа первым делом стал
разыскивать рабби Цадока. Он нашел его в палате Тесан-
ных камней, просматривающим судебный протокол.

— Ты слышал уже о том, что здесь произошло? — спро-
сил его священник.

— Да.
— За заповедями мы перестаем замечать друг дру-

га… То, что произошло — грозный признак нашего
неблагополучия. Внутренние раздоры привели к нам
римлян, и они же стоят непреодолимым препятствием
на пути нашего избавления от чужеземного гнета… При-
знаюсь тебе, Йешуа, что меня одолевают тяжелые пред-
чувствия. Через пророков известно, что Храм был разру-
шен за три греха, которым предавались наши отцы: идо-
лослужение, кровопролитие и прелюбодеяние. Мы как
будто бы раскаялись, былые грехи стали редкостью:
произошедшее в Храме убийство — лишь напоминание
о былых бесчинствах. Но оно обнаружило царящий
ныне дух соперничества, обнаружило скрытую нена-
висть, которая, как мне порой кажется, даже страшнее
трех явных грехов.

67



— Я слышал от Йоханана бен Захарии, что Дом Божий
будет разрушен, а народ изгнан.

— Вот и я того же опасаюсь… — вздохнул рабби Цадок,
и задумчиво добавил: — Но пост и молитва могут отменить
приговор… Праведник может отменить приговор.

* * *

Йешуа задержался в Йерушаиме. Где еще молить Бога
об отмене приговора, если не на Святой Горе?

«Когда народ Твой, Израиль, — повторял Йешуа молит-
ву царя Шломо, — будет поражен неприятелем за то, что
согрешил пред Тобою, и когда они обратятся к Тебе и про-
славят имя Твое, и будут просить и умолять Тебя в этом до-
ме; Тогда услышь Ты с небес, и прости грех народа Твоего,
Израиля, и возврати их Ты в землю, которую дал Ты от-
цам их»[41].

День ото дня Йешуа все более проникался надеждой.
Союз Израиля с Богом — несокрушимый союз. Шехина
и Израиль — равновесные союзники. Прав пророк Элияу:
если Бог владеет человеком, то праведник владеет Богом!
Прав рабби Цадок! Бог выносит приговор, а Праведник от-
меняет его![42]

Миновала Ханука. В Йерушалаим пришло известие, что
Йоханан бен Захария почти дошел до Мертвого моря
и проповедует покаяние неподалеку от Йерихо.

Йешуа неудержимо потянуло к своему товарищу, ве-
рой которого он день ото дня все более стал заражать-
ся.

Кто знает, может, Йоханан прав, может быть прежде-
временное появление Избавителя как раз и может отме-
нить страшный приговор? «В назначенное время уско-
рю…» — сказал Господь. Не приблизилось ли как раз это
назначенное время? Время, в которое Израиль «унаследу-

68



ет страну», время, когда «меньший станет тысячей, и млад-
ший — народом сильным»?

Чего мы теряем? В худшем случае мятежный Машиах
погибнет, как погиб Йеуда Галилеянин, как сказано: «До-
рога в глазах Господа смерть благочестивых Его»[43].

Ну, а вдруг осилит? Вдруг получит поддержку свыше?
Как сказано: «Пятеро из вас прогонят сто, и сто из вас про-
гонят десять тысяч»[44].

Попытка стоит того… В конце концов, ведь и он, Йе-
шуа — потомок Давида. Его рождение, правда, сопровож-
далось скандалом. Но в роду Машиаха такое случалось.

Скандал был вызван тем, что отец Йешуа — рабби Йо-
сеф бен Йаков — вошел к своей невесте Мирьям до сва-
дьбы.

Говорили, что таково было его галахическое решение.
Согласно Торе, само обладание женщиной, при соответ-
ствующих публично выраженных намерениях, признается
заключением брака. Мудрецы же водрузили на этом месте
ограду: если всякое соитие со свободной женщиной при-
знать бракосочетанием с ней, то пойди потом разберись
в намерениях, причем, в намерениях обеих сторон.

И потому постановили мудрецы, что только специаль-
ная церемония, только «кидушин» вводит пару в брачные
отношения, а любое обладание женщиной до этой цере-
монии распутно и неприемлемо.

Йосеф же утверждал, что при обручении намерение
выражено достаточно ясно, чтобы брак вступал в силу по-
сле установления интимной связи. В соответствии со своей
теорией, Йосеф вошел к своей невесте после обручения,
именно таким способом посвятив ее себе.

Между тем, в ту самую пору римский солдат по имени
Пандира стал прилюдно домогаться Мирьям. Он назойли-
во вертелся вокруг девушки, когда та появлялась на рынке
и даже несколько раз хватал ее за руку.

69



Неожиданное появление у невесты признаков бере-
менности немедленно вызвало пересуды. И хотя после
рождения Йешуа Йосеф привел Мирьям под свадебный
балдахин, свидетельствуя тем самым, что он убежден в ее
невинности, подозрения в противоположном продолжали
высказываться.[45]

Впоследствии эта история привела к большому разладу
в семье. Мать без конца твердила, что Йосеф — неуч, и что
именно из-за его нелепых теорий пострадало ее доб-
рое имя.

Йешуа находил ее отношение к отцу безжалостным
и считал, что именно оно послужило причиной его преж-
девременной смерти. Но остальные братья и сестры,
меньше помнившие отца, держали сторону матери и да-
же перенесли свое недоверие к Йосефу на его любим-
ца — первенца Йешуа.

Йешуа, разумеется, также смущался темного пятна сво-
ей биографии. Однако теперь он вдруг осознал, что его со-
мнительное преждевременное зачатие согласуется с дру-
гими скандальными историями, случавшимися в его роду.

Так Тамар, поочередно похоронив двух своих мужей —
сыновей Йеуды, и не добившись от него третьего жениха,
переоделась блудницей и соблазнила самого свекра.

В результате этого порочного соития на свет появи-
лись близнецы — Перец и Зерах. Нечто подобное повто-
рилось с потомком Переца — Боазом, женившемся
на моавитянке Рут. Ведь брак с моавитянами запрещен
Торой, также строго, как и брак с незаконнорожденны-
ми[46].

Между тем, запрет этот касается только мужчин. Муд-
рец Боаз знал об этой тонкости, которая после его брака
открылась и всему Израилю. Таким образом в этом случае
налицо была видимость незаконности.

70



Позже потомок Боаза — Давид, вошел к Бат-Шеве —
жене Урии. Согласно Торе, с момента измены жена стано-
вится запрещена как мужу, так и любовнику. Иными слова-
ми, даже смерть Урии уже не могла бы спасти положения.
От Бат-Шевы род Машиаха продолжаться не мог. Как же
он продолжился? Каким образом именно сын Давид Шло-
мо наследовал отцовский трон?

Это стало возможно благодаря тому, что в момент бли-
зости Давида с Батшевой, последняя находилась в услов-
ном разводе с Урией. В ту пору все отправляющиеся
на войну оставляли женам разводные письма, на тот слу-
чай, если они пропадут без вести.

Впрочем, тень незаконнорожденности лежит на всем
еврейском народе! Десятилетиями Сара — жена Авраама
оставалась бесплодна, но зачала вскоре после того, как
оказалась в доме Авимелеха, высоко оценившего ее кра-
соту и полагавшего, что она свободна.

Не только народы мира, даже сам Авраам испытал со-
мнения в том, что он истинный отец ребенка! Что же сделал
Бог? Он придал плоду точный образ его отца, и собравшие-
ся на пир смогли засвидетельствовать, что новорожде-
ный — сын Авраама[47].

Так извлекаются искры: свет проступает из тьмы, исти-
на вырывается из-под пелен лжи; святость утверждается
в скольжении над пороком.

То, что его — Йешуа рождение сопровождалось слуха-
ми о неверности его матери, быть может лишь дополни-
тельно подтверждает его избранность!

71



4

Через несколько дней Йешуа спустился к Иордану
и у того места, где некогда сыны Израиля перешли его по-
суху, без труда разыскал Йоханана.

— Я много молился после нашей последней встречи, —
заговорил Йешуа после того, как друзья обменялись при-
ветствиями. — Ты прав. Нет у нас иного упования, кроме
как на упреждающее Избавление. Готов народ к тому или
не готов, эта попытка ничего не меняет, ее следует пред-
принять. Омой меня, в знак покаяния, как омываешь дру-
гих.

— Я рад твоему решению. Ведь ты сын Давида, и при-
знаюсь, что я очень на тебя рассчитывал. Скажу больше…
скажу то, что прежде, — прежде твоего решения — не то-
ропился тебе сказать. Ты не знаешь своих дарований,
а ведь они исключительные. Поверь мне: это не я тебя,
а ты меня должен погружать в знак очищения!

— Не говори так. Тебе первому открылось, что «назна-
ченное время», время возможного досрочного избавле-
ния, приближается. Ты призван посвятить меня на служе-
ние.

— Да будет так… — согласился Йоханан. Он поднял ру-
ку, возложил ее на голову Йешуа, и собравшись в молит-
венном порыве, подтолкнул его в заводь.

Йешуа ушел под воду, а когда вынырнул, вдруг прямо
перед своим лицом почувствовал взмах крыльев, обрыз-
гавший ему лицо. Подняв глаза, Йешуа увидел белого го-
лубя, и тут же услышал доносящийся с небес божествен-
ный глас, напоминающий отдаленные раскаты грома:

— Вот Мой возлюбленный сын, который исполнит во-
лю Мою.

72



Йешуа охватила дрожь, он вышел из воды и присел
на камень, пытаясь вместить произошедшее.

Через час после того, как стало вечереть и оставшийся
у Иордана народ начал рассаживаться вокруг огня, гото-
вясь ко сну, Йоханан подозвал Йешуа к своему костру.

— Важную весть я скажу тебе, брат мой, — прошептал
Йоханан. — Когда ты погружался, я видел Духа Божия, Ко-
торый сходил на тебя в виде голубя. Так же услышал я
и глас с небес: «Вот Сын Мой возлюбленный».

— Я также видел голубя, и слышал глас с небес, —
взволнованно подтвердил Йешуа.

— Что ты думаешь делать?
— Я бы хотел удалиться в пустыню, чтобы в уединении

понять, в чем состоит моя задача…

5

На другой день рано утром Йешуа покинул побережье
Иордана и направился к горной гряде, возвышавшейся
над Йерихо.

Он углубился в одно из ущелий, и в поисках подходя-
щего места поднялся почти до вершины одной из скал.
Здесь он облюбовал себе пещеру, с которой виднелись до-
лина Иордана, Мертвое море и вздымающиеся над ним
горы Моава.

Чтение по памяти священных книг чередовалось с мо-
литвой, а молитва с размышлениями.

— Раскаяние необходимо, пост и молитва также,
но одних их недостаточно. Царствие небесное силою бе-
рется. Вызвать избавление, совершить прыжок — это

73



единственное средство избежать катастрофы. Мы ничего
не теряем, кроме своих жизней; жизней, которые и без
того обречены!

Просящий получает, ищущий находит, наступающий
побеждает. Всякий царь с десятью тысячами, видящий,
что не в силах противостать другому царю, идущему
на него с двадцатью тысячами, посылает посольство
просить о мире. Однако, если он понимает, что миру
не бывать, ему ничего не остается как первому атако-
вать противника! Нападающий имеет преимущество. Хо-
рошо защищается от врага тот, кто выходит ему нав-
стречу и сам атакует его, атакует даже малыми силами!
И Бог дает ему победу. «Луки героев ломаются, а сла-
бые препоясываются силою. Стопы благочестивых Своих
охраняет Он, а нечестивые во тьме погибнут, ибо не си-
лою крепок человек»[48]. Двумя мечами Йонатан, сын
Шауля, и его оруженосец разгромили армию пилиштим-
лян[49]. Верно, я не имею боевых навыков, но при погру-
жении в Иордан я получил связь с Отцом, который
единственный в последнем счете дает победу.

Бой должен быть дан на Масличной горе, по слову
пророка: «Тогда выступит Господь и ополчится против этих
народов, как ополчился в день брани. И станут ноги Его
в тот день на горе Масличной, которая пред лицом Йеру-
шалаима к востоку; и раздвоится гора Масличная от восто-
ка к западу весьма большою долиною, и половина горы
отойдет к северу, и половина ее — к югу. И вы побежите
в долину гор Моих; ибо долина гор будет простираться
до Асила… и придет Господь Бог мой и все святые с Ним.
… И Господь будет Царем над всею землею; в тот день бу-
дет Господь един, и имя его — едино… И вот какое будет
поражение, которым поразит Господь все народы, которые
воевали против Йерушалаима…»[50].

— Все возможно верующему, — продолжал размышлять
Йешуа. — Вера двигает горы. Она вырывается снизу и про-

74



бивается к вершинам, как сказано: «Когда истина произ-
растает из земли, справедливость является с небес»[51].

Однако и все усилия снизу тщетны, если сверху нет бла-
гословения, если не пришло «назначенное время». Чтобы
убедиться в том, что оно действительно пришло, нужно по-
лучить знак свыше! Йоханан получил его, но я-то — нет!

6

Дни шли за днями. Легко было сбиться со счета, если бы
не поднимающаяся каждый вечер над долиной луна. Она
вела счет дням. Когда Йешуа поднялся в горы, месяц всего
несколько дней как родился. С той поры он сошел на нет,
снова родился и уже приближался к своей полноте.

Шел 39-ый день его уединения, когда Йешуа заметил
далеко в долине колонну римлян, идущую из Йерихо. Она
проследовала на Восток, в сторону Иордана.

Тревога охватила Йешуа. Не за Йохананом ли напра-
вился этот отряд? Он присел у входа в пещеру и не заме-
тил, как задремал.

Когда Йешуа проснулся, солнце уже зашло, и над доли-
ной взошла яркая почти полная луна. Неожиданно Йешуа
испытал острое чувство голода.

В тот же миг внезапно заколебался воздух и перед ним
предстал Ангел.

Вид его был устрашающий, а все открытое обозрению
тело было покрыто глазами.

Йешуа вздрогнул. Несомненно, то был Ангел Смерти.
Значит, его час пробил, значит, Отец небесный внезапно
отзывает его к Себе!

75



— Нет, Йешуа, это не то, что ты подумал! — усмехнув-
шись всеми своими глазами, молвил Ангел. — Иногда я
прихожу и по другому поводу.

— Ах вот оно что! Признаюсь, я ожидал иного вестни-
ка, я ожидал пророка Элияу.

— Ты как будто разочарован?
— Скорее удивлен.
— Не удивляйся. Я несу не только смерть, но и жизнь; я

не только разрушаю миры, но и созидаю их.
— Мне казалось, что управление миром поручено

не тебе, а верховному Ангелу, Ангелу, в котором запечат-
лено имя Всевышнего, Ангелу Божественного лика — Ме-
татрону. Он Князь мира.[52]

— Верно. Но мы с ним — одно лицо. Видеть в нас двух
разных Ангелов принято, но недальновидно. Заостряясь
на том, что во мне запечатлено 72-х буквенное Имя Все-
вышнего, многие упускают из вида, что еще прежде того
в меня впечатаны два коротких и ясных Имени: Бог и Гос-
подь. Первое из этих имен отражает суд, а второе — ми-
лость. Слова «Господь Бог наш, Господь один»[53] справед-
ливы также и в отношении меня. Выучи: Как «Господь —
Он Бог», так и Князь мира, Метатрон — он Ангел смерти!
Это Посох Моше, обращающийся в Змея; это Добро и Зло,
восходящие к одному древу познания[54].

— Я никогда не слышал об этом.
— Не удивительно, я очень немногим так представля-

юсь.
— Но ты почему-то предпочел явиться мне в образе

Смерти, а не Жизни.
— Ты задумал рискованное дело, Йешуа, и тебя следу-

ет немного остудить. Явись я тебе в своем светозарном
обличии, что бы ты от меня ни услышал, ты бы заключил,
что план твой полностью одобрен. Я же пришел не под-
держать, а предостеречь тебя, и должен выглядеть соот-
ветствующе.

76



— Предостеречь? От чего? Я и так вполне сознаю меру
опасности. Вера лавирует среди опасностей, как рыба
в речных стремнинах. Благословил ли меня Отец? — толь-
ко это имеет значение.

— Уверяю тебя, что не только. Мир находится на пере-
путье. Иногда мне кажется, что Он Сам затрудняется ре-
шить, какой дорогой направить историю.

— Это означает лишь то, что Он ждет человеческого
порыва, ждет знамения снизу, как сказано: «когда истина
произрастает из земли, справедливость является
с небес»[55].

— Вот, вот. Ты здесь в своем уединении пришел к вы-
воду, что все возможно верующему, и вознамерился рас-
колоть Масличную гору. Но не правильнее ли заранее
убедиться в своих силах? Разумно ли браться за большое
дело, не преуспев в малом? Испытай свои силы на здеш-
них скалах. —

Йешуа был поражен. То были его собственные мысли!
Проснувшись несколько дней назад, он ощутил в себе
прилив каких-то неведомых ему прежде сил. С той поры
Йешуа размышлял, угодно ли будет Создателю, если он
без прямой необходимости проверит их.

— Или, например, преврати эти камни в хлеба, — до-
бавил Ангел. — Ведь ты, как я вижу, проголодался.

Это неожиданное предложение также напрашивалось
само собой. Йешуа не давал обета воздержания от пищи,
он мог начать есть, когда пожелает. Что мешало ему испы-
тать свои вновь обнаруженные силы? Его мучал голод —
чем это не оправданный повод проверить свои чудодей-
ственные возможности?

Может быть, после молитвенной беседы с Отцом он
так бы и поступил, но предложение Ангела смутило его.

Перед Йешуа стоял самый сильный, самый прибли-
женный к Престолу Славы Ангел. В нем было запечатле-
но само имя Всевышнего, и в свое время он был при-

77



зван участвовать в избавлении сынов Израиля из Егип-
та[56].

Однако, когда Моше осознал, что не сам Бог, а этот
Ангел поведет сынов Израиля в их землю, то он воспро-
тивился: «Если не поведешь Сам, то не выводи нас отсю-
да»[57].

История повторяется.
Йешуа насторожился, Ангел развивал его собственные

мысли, но как будто бы скрывал волю Создателя, если во-
обще что-то знал о ней.

— Зачем ты явился мне? Ты послан Им?
— Это имеет какое-то значение? Я явился тебя предо-

стеречь, и явился с Его ведома.
— Это немудрено, ведь Он всеведущ.

Итак, Князь мира не был посланником, а значит, являл-
ся искусителем. Не предостеречь его явился этот Ангел,
а сбить с пути!

Нет, он — Йешуа не желает слушать хотя бы даже и са-
мые правильные поучения из уст этого духа, он не нужда-
ется в его подсказке.

— Написано, — ответил Йешуа, — Не хлебом одним
живет человек, но словом, исходящим из уст Божиих.

— Но разве сам ты из уст Божиих получил повеление
приблизить избавление, хотя по всем признакам ожидать
приходится противоположного?

— А разве Нахшону Аминадаву Бог что-то приказывал?
Нахшон сам вступил в воды Ям-Суф, но когда он погрузил-
ся по горло, море расступились. Да, «когда истина произ-
растает из земли, справедливость является с небес». Мы,
люди, вверяем наш талант торгующим, мы преумножаем
вверенное нам, мы свободны, мы обновляем миры, вы же,
ангелы, лишь исполняете то, что Он поручил вам, ничего
не преумножая. Вместо того, чтобы давать мне советы,
скажи лучше, что Он поручил мне, если знаешь.

78



— Ты сам себе противоречишь, допуская, что я могу
действовать без Его указаний, — съязвил Ангел. — Я при-
нимаю решения, и люблю этим заниматься. Верно, что
в отличие от людей я не томлюсь вопросами: кто я на са-
мом деле такой, да и есть ли я вообще? Это за меня,
по счастью, решил мой Создатель. Более того, я состою
в Его Совете и не рекомендовал Ему вас создавать, хотя
должен признать, что иногда с вами бывает интересно ра-
ботать…

Йешуа отвернулся, его мутило, он захотел прилечь.
Но Ангел Смерти не оставлял его в покое. Вихрем он вдруг
налетел на Йешуа, вознес его в Йерушалаим и поставил
на крыле Храма.

— Вот тебе возможность доказать правоту своих слов,
доказать, что ты свободен, что ты Сын Божий, а мы — лишь
ангелы служения. Если ты прав, если ты Сын Божий, то
бросься вниз с высоты Храма, ибо написано: Ангелам Сво-
им Он заповедает о тебе… На руках они понесут тебя.

— Я не нуждаюсь в доказательствах человеческого
превосходства над ангелами, — сказал Йешуа.

— Как ты понимаешь, я бы мог предложить тебе это ис-
пытание еще там, на краю горной пропасти, но перенес сю-
да. Взгляни, в действительности, я это тебе хотел показать.

В этот миг, как вспышка молнии, перед Йешуа про-
мелькнула картина охваченного пламенем Святилища
и заваленного трупами двора.

— Это первые эскизы той картины, которую мне зака-
зал Творец. В свой срок она будет мною выполнена. Тебе
не отменить приговор.

— Это мы еще посмотрим… — пробормотал устрашен-
ный видением Йешуа, и уже в следующий миг оказался
вновь сидящим у входа в пещеру, а напротив него сидел
тот же Ангел.

— Напрасно, Йешуа, ты пытаешься принизить наш ан-
гельский род, — продолжал он, как ни в чем не бывало. —

79



Не столь уж мы ничтожны. Напомню тебе, что я не только
властен однажды забрать твою душу. Я делаю с тобой нечто
подобное каждый день, когда навожу на тебя сон. Разве ты
можешь этому сопротивляться? Ты не управляешь ни свои-
ми снами, ни собой во сне. Вся твоя воля подавлена моей.
Где ты находишься, когда спишь? Но и в бодрствовании ты
недалеко ушел. Бывает, что праведник, удостаивающийся
предстать перед Создателем, подчиняет свою волю моей.

Йешуа невольно вспомнил один свой давний разговор
с Йохананом.

— В «Яхад» учат, — поведал ему Йоханан, — что Ханох,
когда был восхищен в теле живым на небо, то превратился
в Князя мира, слился с ним[58].

— Еще одно утверждение твоих друзей, которое
невозможно и даже нечестиво, — возразил Йешуа. — Про
пророка Элияу, надеюсь, ты такого не скажешь, а ведь и он
был восхищен живым на небо. Сыны Человеческие сво-
бодны, Ангелы Божии — нет. Человек так же не может
стать ангелом, как и собакой.

— Я бы тоже сказал так, — возразил Йоханан, — ес-
ли бы не видел этих людей.

— Каких людей?
— Последователей Ханоха. Два человека из общины

«Яхад» удостаиваются приближения к небесной Колесни-
це. В этот момент они выглядят совершенно отрешенными.
Лица их просветляются и становятся величественны, как
лица усопших. Кажется, что они с Ангелом Смерти одно
целое. А потом они рассказывают, что превращались в Ме-
татрона подобно Ханоху[59].

Вспомнив это разговор, Йешуа с удивлением спросил
Ангела:

— Ты считаешь, что можешь подчинить себе человече-
скую волю? Ты упраздняешь свободу? Но это же невоз-
можно.

80



— Верно, лишить человека свободы мне не дано,
но духовидцы, которые достигают видения Колесницы, са-
ми отдаются мне ради этой великой цели, они делают это
добровольно.

— Вот как? — ответ Ангела успокоил Йешуа.
— Да. Но кое-что я могу сделать, не спрашивая на то

твоего разрешения…
В этот миг все вокруг дрогнуло и поплыло словно река.

Видневшаяся напротив гора Эсава, гора Сеир, а следом
за ней и весь мир, как бы завертевшись в какой-то гигант-
ской воронке, втек в тело Йешуа, и он ощутил себя связан-
ным со всем мирозданием, ощутил себя частью всего,
и все частью себя. Он ощутил себя единым со всеми живы-
ми существами, со всеми городами, горами, морями и да-
же звездами и созвездиями. И в тот же миг Йешуа увидел
все царства мира.

— Всё это принадлежит мне, — прозвучал как бы сто-
роны голос Ангела. — Ты чувствуешь мою силу? Чувству-
ешь единство со мной? Чувствуешь, как я делюсь с тобой
своей властью? Но ты прав, пока еще в твоей воле при-
нять или отвергнуть ее.

— И я, как ты, наверно и сам догадался, отвергаю ее. Я
не хочу обидеть тебя. Та власть, которой ты обладаешь,
дана тебе Богом. Но когда я буду нуждаться в чем-либо, я
попрошу этого у Него, а не у тебя. И конечно же я приму
все, что будет угодно ниспослать мне Отцу моему небес-
ному, будь то слава или поругание.

— Поругание вернее.
— Почему?
— Мне неловко отвечать на этот вопрос. Ведь ты сам

исследовал его еще в детстве… Тогда ты был смышле-
нее и согласился с тем, что Хизкиягу не мог стать Ма-
шиахом!

— И все же есть время, время назначенное Им самим,
в которое избавление можно приблизить!

81



— Недостаточно определить это время. Досрочного из-
бавления следует также и удостоиться. А это зависит уже
от состояния всего Израиля, которое оставляет желать луч-
шего… Действуй наверняка. Если ты, как и раньше, будешь
следовать в этом вопросе учению мудрецов, то останешь-
ся в памяти сынов Израиля одним из них. Имя рабби Йе-
шуа бар Йосефа будет на устах у всех. Тебе уготована ве-
ликая доля, не разменивай ее.

— Останется обо мне память, или нет, меня не заботит,
но я не готов отказаться от попытки ускорить избавление,
коль скоро убеждаюсь, что оно действительно возможно,
что «назначенное время» приближается. Избавления я
действительно могу не принести, могу не взять Царствия
Небесного силой, могу погибнуть. Но разве это повод для
того, чтобы не пытаться? Шадрах, Мешах и Авэйд Нэго
сказали царю Навухаднэцеру: «Бог наш, которому мы слу-
жим, Он сумеет спасти нас из раскаленной горящей печи
и от рук твоих, царь, Он нас спасет. Но если и не так, то
идолу золотому, которого ты поставил, мы поклоняться
не будем»[60]. Так и я, даже если мне суждено погибнуть,
совету твоему я не последую.

— Ну, а что если тебе угрожает не просто смерть?
— Что же еще мне может угрожать?
— Гибель твоего доброго имени, например. Поверь, ес-

ли не будет воли Отца твоего на то, чтобы гора расколо-
лась, то вся сила твоя уйдет в народы, и правда твоих слов
будет заключена в сосуды лжи, так что до конца времен
твоим именем будут преследовать Израиль.

— Как это возможно?
— Как Йаков представляет Бога на земле, так Я

представляю на небе его брата Эсава. Однажды мы
схлестнулись: Йаков одолел и получил от меня имя Из-
раиль. Если в «назначенное время» эта схватка, по твое-
му капризу, повторится, то в случае моей победы, имя
это перейдет Эсаву, как его трофей. У римлян ты приоб-

82



ретешь славу, но в своем народе посрамление… Ты го-
тов к этому?

— Я не верю твоим угрозам. Верно, я могу не справить-
ся, могу не сдвинуть гору… Но лжеучения на этом не по-
строишь, как его нельзя было бы построить на гибели
Шадраха, Мешаха и Авэйда Нэго.

— Ты так сказал.
— Тому, кто прям и честен перед Богом, нечего бояться

твоих угроз.
— Ты даже не представляешь, как мне нравится твоя

уверенность.
— Должно быть так же, как мне твое чистосердечие…
— Ты его явно недооцениваешь. Это тебе очень меша-

ет, и очень помогает мне. Ведь если ты серьезно за это де-
ло возьмешься, то откроешь передо мной удивительные
возможности. Я приготовлю из твоей истории что-то по-
трясающее.

— Чтобы ты не приготовил, правда откроется.
— Ну, это когда еще будет! А пока я развлекусь. Значит,

договорились? — подмигнул Ангел правой стороной по-
крывающих его тело глаз.

— Я ни о чем с тобой не договариваюсь.
— Это уже не имеет значения. Достаточно моего

предостережения. Если в назначенный час ты взойдешь
на Масличную гору, и она не расколется, то пеняй на себя.
До самого не «ускоренного», а по истине «назначенного
времени», ты останешься в паре со мной.

— Без моего согласия на то? В это я уже совсем не ве-
рю. Ты сам согласился с тем, что это невозможно.

Как только Йешуа произнес эти слова, Ангел исчез.

83



7

На следующее утро Йешуа спустился в долину. Колон-
на легионеров, которую он видел третьего дня вблизи
Иордана, могла явиться туда с определенной целью —
пресечь проповедь Йоханана, которая вызывала опасения
у тетрарха Гордуса Антипы.

И действительно, подойдя к Иордану, Йешуа никого
там не застал. Возможно, Йоханан перебрался вверх
по течению реки, — подумал Йешуа, и выйдя на дорогу,
направился на север.

Но уже через полчаса он повстречал группу людей, ко-
торые поведали ему, что накануне Йоханан был арестован
и отправлен в крепость Махер, располагавшуюся
на склоне Моавийских гор.

Йешуа немедленно повернул в сторону крепости, и че-
рез четыре часа был у цели. Здесь он сразу убедился, что
повидаться со своим другом ему не удастся. Несколько
учеников Йоханана, обосновавшиеся в пещере неподале-
ку от крепости, рассказали ему, что им категорически отка-
зали во встрече. Переночевав с ними в их пещере, на дру-
гое утро Йешуа отправился в Галилею.

По дороге в Нацрат Йешуа заходил в попадавшиеся
на пути селения, уча в молитвенных домах о приближении
Царствия небесного и призывая к покаянию.

— Отрекитесь от духа соперничества, изгоните бес-
причинную ненависть из сердец ваших, любите ненави-
дящих вас, и служители идолов сами уйдут из Святой
земли!

Вокруг него немедленно собирались люди. После свое-
го погружения в Иордан и сорокадневного пребывания
в пустыне Йешуа заговорил, как власть имеющий, сам

84



удивляясь своему новому тону, захватывающему людей
и вселяющему в них веру.

В родном Нацрате его, правда, приняли недружелюб-
но, однако в прибрежном городке Кфар-Нахуме Йешуа
возбудил всеобщий интерес.

Один купец предложил Йешуа для жилья дом, которым
он пользовался по своим торговым делам, но который в ту
пору пустовал.

В местную синагогу на проповеди Йешуа стали сте-
каться люди из соседних селений, и вскоре у него открыл-
ся дар целителя. Люди чудесным образом выздоравливали
от самых тяжких болезней.

За две — три недели вокруг Йешуа сложилась группа
приверженцев, а его слава чудотворца и целителя с быст-
ротой молнии распространилась по всей стране.

Наступил Песах, пришло время взойти в Иерусалим.
Проходя в субботу колосящимися полями возле села Мух-
мас, ученики Йешуа стали собирать колосья и есть их.
Некоторые возвращающиеся с утренней молитвы жители
села заметили это и спросили Йешуа, как это его ученики
нарушают субботний покой.

Это был спорный вопрос, так как галилейский обычай
позволял собирать колосья и есть их даже в субботу. Уче-
ники делали то, что было разрешено в их краю[61].

Между тем Йешуа не прибег к этому объяснению, а ре-
шил сослаться на поступок царя Давида. Он сказал:

— Разве вы не читали, как поступил Давид, когда он сам
и бывшие с ним люди проголодались? Помните, как он во-
шел в дом Божий, взял хлебы предложения, которых нель-
зя было есть никому, кроме одних священников, и ел, и дал
бывшим с ним? Так же и человек — господин субботы.

Один из жителей пригласил их всех на субботнюю тра-
пезу, и они вошли в село. По дороге ученики спросили Йе-
шуа:

85



— Скажи, Равви, почему ты не объяснил им, что в на-
шем краю утвердился обычай подбирать колосья в суббо-
ту, и есть их, и что наши мудрецы разрешают это?

— Ответьте прежде вы мне, когда Давид взял хлебы
предложения и накормил бывших с ним, на что он опи-
рался?

— Не знаю, — ответил Шимон-Кейпа. — Да и никто
не знает. Одни учителя говорят, что сопровождавшие его
были не просто голодны, но что им угрожала смерть, и по-
тому у них было право так поступить. Другие же считают,
что хлеба эти были субботние и запрещены были только
в субботу.

— Вот видите, — сказал Йешу. — Все согласны с тем,
что у Давида было право взять эти хлеба и никому не объ-
яснять, почему он это делает. Так вот, как Давид без доста-
точных объяснений накормил бывших с ним — и объясне-
ния его никто до сих пор достоверно не знает, — так и я,
сын Давида, позволяю есть бывшим со мною и ничего
не объяснять посторонним. Вы же — ближайшие мои дру-
зья и ученики — знаете, что в краю нашем закон позволя-
ет поступать так.

После трапезы все пошли в синагогу. Там несколько
человек изучали слово Божие, и они присоединились
к ним. Между тем пришло время дневной молитвы, и зда-
ние стало постепенно наполняться людьми. Вошли так же
и те прушим, которые час назад порицали учеников
за сбор колосьев. Они подошли к Йешуа, и один из них
сказал:

— Рабби, мы слышали, как ты назвал себя господином
субботы. Что это значит? Разве ты считаешь себя вправе
нарушать субботние запреты?

— Ни одну черту из закона нельзя нарушить, — ответил
Йешуа. — Однако все, что может быть исполнено, должно
быть исполнено, если это ко благу.

— Мы не понимаем. Поясни.

86



— Если овца ваша упадет в яму в субботу, разве вы ее
не вытащите?

— Разумеется, вытащим, но ведь в этом нет наруше-
ния?

— Верно. Но вы могли бы оправдать свою лень, со-
славшись на субботний покой и оставить животное му-
читься целый день. Видите того человека с иссохшей ру-
кой?

— Видим. И даже хорошо его знаем. Он уже много лет
в таком состоянии.

— Лечить в субботу нельзя. Верно?
— Верно. Если нет угрозы для жизни больного, то ле-

чить его нельзя. Лечение, допускающее отлагательство, за-
прещено в субботу.

— Как вы думаете, допускается ли отлагательство в ле-
чении этого человека?

— Вне всякого сомнения, допускается. Он прожил с та-
кой рукой много лет и вполне может потерпеть до зав-
трашнего дня.

— Лечение терпит отлагательства, но исцеление
не терпит. Потому что исцеление не от людей, но от Бога.
Ведь если Бог того пожелает, то Он исцелит его даже
и в день субботний. Но если этого человека можно обра-
довать в субботу, то зачем откладывать это до первого дня
недели?

Число учеников стало расти, и тогда Йешуа решил вы-
брать наилучших, которым он попытается передать свой
дар чудотворца, а также посвятит в свои сокровенные пла-
ны. Они станут полководцами тех ангельских легионов, ко-
торые Отец пошлет ему в назначенный час.

Проведя ночь в молитве, Йешуа наутро собрал своих
учеников. Среди них имелись люди воинственные, участ-
вовавшие в бунтах и учившиеся владеть оружием.
Но в основном это были мирные рыбаки и крестьяне. Йе-

87



шуа считал, что важнее выявить в них дар молитвенни-
ков и целителей, чем бойцов.

Он верил, что в основе всего лежит покаяние — всеце-
лое обращенность к Небесному Отцу, всецелое предание
себя Ему в руки. Покаяние между тем влечет исцеление,
так как всякая болезнь является результатом греха, а в бо-
лее отдаленном будущем покаяние влечет также и избав-
ление — разгром римлян, утверждение Царствия Небесно-
го, которое является ничем иным, как исцелением святого
народа.

— Помните, как сказал Господь Гидону, — обратился
Йешуа к своим ученикам, — «Слишком много народу с то-
бою, чтобы Я предал мидьянитян в руки их, дабы не воз-
гордился предо Мною Израиль, сказав: «Моя рука спасла
меня»? И отобрал Господь триста человек, и они — три-
ста! — прогнали врага, «многочисленного, как саранча»[62].

— Чтобы изгнать римлян, не численностью должно
быть сильно наше воинство, а верой. Придет день, —
и уже не далек он — когда Отец наш небесный освободит
Свою землю от власти идолослужителей. Если пожелает
Он, то сделает это рукой семидесяти, если пожелает, то
сделает это рукой двенадцати, или даже рукой двоих, как
в битве при Мухмасе. Сегодня в знак этого я даю вам
власть над нечистыми духами, и власть исцелять недуги.
Итак, в деревни язычников и селения самаритян не входи-
те. Идите прежде всего к погибшим овцам дома Израиле-
ва. Им проповедуйте, что приблизилось Царство Небес-
ное. Больных исцеляйте, прокаженных очищайте, мертвых
воскрешайте, бесов изгоняйте; даром получили, даром да-
вайте.

88



8

В конце месяца Элуль, когда в приближении Нового го-
да повсюду читались покаянные молитвы «слихот», при-
шло известие о том, что Гордус обезглавил Йоханана бен
Захарию.

На другой день поутру Йешуа отплыл вместе с учени-
ками в пустынное место подле городка Бейт-Цаид.

— Я вернусь после полудня, — сказал Йешуа ученикам,
и поднявшись на близлежащий холм, стал молиться и раз-
мышлять о случившемся.

Того, кто вдохновил Йешуа на его служение не стало.
Не так давно Йаханан присылал своих учеников, хотел вы-
яснить, насколько Йешуа преуспевает в своем служении.

— Расскажите вашему учителю о том, что вы здесь ви-
дели, и передайте, что я тверд в своем решении. — отве-
тил Йешуа. — Блажен, кто не соблазнится обо мне!

В тот миг он верил, что принесет победу, предвкушал,
как освободит своего товарища, но вот Йоханан обезглав-
лен. Что ждет самого Йешуа? Действительно ли он так
тверд, действительно ли на верном пути?

Йешуа продолжал сосредоточенно молиться, как вдруг
почувствовал, что воздух вокруг заколебался, и уже в сле-
дующий миг перед ним предстал Ангел Смерти.

— Увы, именно так, равви Йешуа. — произнес Ангел. —
Тебя ждет та же участь, что и твоего друга.

— Ты опять за свое? — пожал плечами Йешуа. — Я ведь
тебе сказал, что мученическая смерть меня не пугает.

— Тем не менее, сейчас ты заколебался, и я просто
не мог пройти мимо.

— Просто не мог? Откуда эта забота обо мне? — усмех-
нулся Йешуа. — Что тебе до того, если в следующий раз ты
явишься ко мне не дружески побеседовать, а забрать душу?

89



— Все зависит от того, когда за ней придется прихо-
дить: через десятилетия — точное число которых, как ты
понимаешь, я назвать не вправе, или через пол года, кото-
рые ты сам себе назначил.

— Мне — допустим это не все равно, но тебе то какая
разница?

— Разница огромная. В одном случае ты отойдешь
в грядущий мир со своим учением, в другом — с учением
расцвеченном моим поправками.

— Но если твой интерес в том, чтобы я ушел из жизни
через полгода, то зачем ты меня от этого отговариваешь?

— Если именно я стану тебя к этой затее подталкивать,
получится очередной мыльный пузырь, о котором люди
позабудут на другой день. Ты сам должен на это решиться.
Только в этом случае в мои руки попадет по-настоящему
бесценный материал. Как видишь, я должен быть с тобой
полностью откровенным.

— Полностью откровенным? Тогда ответь, может ли
по моей вере расколоться гора?

Бесчисленные глаза Ангела все как один впились в Йе-
шуа.

— Может расколоться! От того-то так велика ставка.
Ставка велика, но шанс не велик.

— То есть ты явился мне только затем, чтобы объявить,
что и ты в деле?

— Разумеется. Ты должен знать, на что идешь. Если го-
ра останется на своем месте, если победит Рим, то все
твои силы отойдут ему. Решай сам.

Йешуа невольно вспомнились его недавние слова, ска-
занные ученикам Йоханана: «Блажен, кто не соблазнится
обо мне!» Итак, обет был дан. Обет, который уже немысли-
мо было отменить, даже если бы и захотелось!

В этот момент внезапно налетел сильный порыв ветра,
и Ангел Смерти скрылся.

90



— Отец! — воззвал Йешуа. — Я принадлежу только Те-
бе, и если я погибну во Имя Твое, то как Его этим осквер-
ню? Отец! Я верю только Тебе, и на слова Ангела, которого
Ты мне не посылал, не полагаюсь!

9

Между тем люди, увидевшие лодку Учителя, пошли бе-
регом к тому месту. Заметив их, Йешуа спустился с горы
и вышел навстречу к народу, восторженно его приветство-
вавшему. За рассказом притч и исцелением больных вре-
мя прошло незаметно, и в какой-то момент к Йешуа подо-
шли ученики, и Шимон- Кейпа сказал ему:

— Рабби, через час — другой стемнеет, не пора ли от-
пустить людей, они ведь целый день ничего не ели?

В первое свое явление Ангел смерти призывал Йешуа
превратить камни в хлеба, чтобы насытиться самому. Он
отверг это искушение. Но сегодня Ангел смолчал, и Йешуа
счел себя вправе чудесным образом накормить других.

Увидев веру тысяч людей, которые, не заботясь о про-
питании, не заботясь о завтрашнем дне, проделали дале-
кий путь, только чтобы услышать его, чтобы исцелиться
от телесных и духовных недугов, Йешуа понял, что момент
настал.

Он почувствовал, что ради этих людей он вправе обра-
титься к ниспосланным ему свыше силам, вправе испытать
их. Проявление великой веры заслуживает великого воз-
награждения.

Окинув учеников испытующим взором, Йешуа, нако-
нец, произнес:

91



— Вы дадите им есть.
— Мы?! — удивился Шимон. — Да тех пяти хлебов

и двух рыб, которые лежат в моей лодке, нам самим едва
хватит на ужин. Ты хочешь, чтобы мы купили им еду
в Бейт-Цаиде?

— Нет. В этот раз вы сделаете что-то другое, — улыб-
нулся Йешуа и добавил: — Рассадите народ рядами
по пятьдесят человек.

Ученики, с любопытством переглядываясь, стали вы-
полнять странное распоряжение. Йешуа же тем временем
подошел к лодке Шимона и извлек из нее хранившиеся
там рыбы и хлеб.

Когда ученики усадили народ, по числу образовавших-
ся отрядов выяснилось, что только одних мужчин в той
толпе было пять тысяч. Оглядев это множество, Йешуа
произнес: «Благословен Ты, Господи Боже наш, Царь мира,
производящий хлеб из земли». Затем он преломил хлеб
и передал куски ученикам, чтобы те уже раздали народу.

И удивительное дело, хлеб в руках учеников не только
не иссякал, но даже умножался! Ужин занял не более по-
лучаса, и как раз, когда солнце опустилось за грядою воз-
вышавшихся над озером галилейских гор, люди насыти-
лись и стали расходиться, а ученики принялись собирать
оставшийся хлеб.

Пророк Элияу до сих пор не явился ему, до сих пор его
не наставил. Но вот он сам повторил его чудо — чудо
умножения хлебов! По молитве Элияу в доме вдовы
из Царфаты многие дни не истощалась мука в кадке и мас-
ло в кувшине. И вот он Йешуа повторил это чудо!

Расколоть гору будет труднее, но уклониться от этой
задачи ему уже не дано.

92



10

Завершилось лето, наступил новый 3790 год. Причем
его начало оказалось отмечено недобрыми знаками. Служ-
ба Йом-Кипура сопровождалась странными тревожными
явлениями: красная лента, которой метился козел, по жре-
бию посвящаемый Богу, не побелела, как обычно в знак
очищения грехов; западный светильник погас прежде вре-
мени, и, наконец, ворота Святая Святых неожиданно от-
крылись сами собой[63].

А через несколько дней в праздник Суккот — Кущей
на Иудею обрушился ураган. Временные жилища, постро-
енные из подручных средств, не могли устоять. Почти нигде
народ не мог выполнить заповедь проживания в шалашах,
тем более, что всю праздничную неделю лил проливной
дождь. И это было самое тревожное: молитва о дождях
возобновлялась как раз по завершении праздника,
и дождь, начавшийся раньше этого срока, служил неблаго-
приятным знаком.

Поднявшись на Храмовую гору через два дня после
окончания Суккота, Йешуа, к изумлению своему, увидел,
что Палата тесанных камней, в которой заседал Сангед-
рин, опустела. Там находились лишь служители цаддукей-
ской канцелярии, но ни одного уполномоченного судьи, ни
одного мудреца.

Оказалось, что накануне судьи перебрались в какое-то
торговое здание, расположенное в нескольких минутах
ходьбы от Храмовой стены. После неблагоприятных
праздничных знаков мудрецами было окончательно реше-
но оставить Святое место[64].

Йешуа довольно быстро разыскал нужную лавку,
но не обнаружил в ней рабби Цадока.

93



Выяснилось, что дурные новогодние знаки священник-
мудрец воспринял очень близко к сердцу, и после поста
Йом Кипура так и не начал есть. Он дал обет бессрочного
воздержания от пищи и столь ослабел, что сегодня остал-
ся дома[65].

— Говорят, что Рабби не прикасается к еде уже три
недели? — спросил Йешуа рабби Цадока, навестив его.

— Не совсем так. После захода солнца я разжевываю
сухую смокву и проглатываю ее сок.

— Что происходит? — обеспокоенно спросил Йешуа. —
Что подтолкнуло Рабби к такому шагу?

— Шхина, Божественное присутствие оставило нас, Йе-
шуа. Сангедрин покинул палату Тесанных Камней. После
тех зловещих знаков на Йом Кипур все судьи окончатель-
но признали, что мы не на месте, что мы посылаем лож-
ный знак народу. Шехина оставила Цион, и мы не в праве
разбирать преступления, караемые смертной казнью. Мы
перебрались в здание, расположенное за стеной Храмо-
вой горы. Санкционированный Римом цаддукейский три-
бунал, разумеется, продолжит свою работу на прежнем
месте.

— Считает ли Рабби, что еще осталась у нас надежда?
Что еще можно предотвратить гибель этого города, рассе-
яние народа, разрушение Храма? Ведь Рабби этого опаса-
ется?

— Этого, Йешуа, этого самого. Во имя этого я принял
на себя бессрочный пост… И вот, что я тебе скажу: даже ес-
ли мы не предотвратим катастрофы, даже если решение
принято и запечатано окончательно, своим постом и своей
молитвой мы повлияем на грядущее возрождение. Созна-
тельно принимаемые страдания «делают душу жертвой
повинности». Усилия праведников никогда не бывают на-
прасны[66].

Слова мудреца ободрили Йешуа. Это было лучше вся-
кого благословения его плану. Он верил совершенно так-

94



же. Он не напрасно готовится к решительному сражению
с римлянами. Он победит в любом случае. Победит даже
в том случае, если погибнет! Кровь праведников никогда
не проливается напрасно, жертвы праведников искупают
вселенную, жертвы праведников — истинное возношение,
служащее окончательному избавлению[67].

Решение рабби Цадока подтверждало, что он — Йе-
шуа — все это время был на верном пути, что наступивший
3790 год — это действительно «назначенное время».

Дурные предзнаменования — это предзнаменования
великих бедствий, но одновременно они также и знаки то-
го, что бедствия эти можно предотвратить, что избавление
можно и даже необходимо приблизить!

Ему не хватало знамений наступления «назначенного
времени»? В это Новолетие эти знамения обрушились
на весь Израиль проливным дождем. Откладывать невоз-
можно, ведь как учат мудрецы, «в Нисане произошло из-
бавление, и в Нисане в будущем произойдет избавле-
ние»[68].

Через полгода, в ближайший Песах он взойдет на Мас-
личную гору и даст римлянам сражение! Тогда «меньший
станет тысячей, и младший — народом сильным». «Я, Гос-
подь, в назначенное время ускорю это».

11

По возвращению в Галилею Йешуа продолжал пропо-
ведовать, исцелять больных и даже воскресил двух умер-
ших. Кроме того он снова совершил чудо умножения хле-
бов, накормив на сей раз четыре тысячи человек.

95



Через неделю после этого чуда Йешуа, взяв с собой
Шимона, Йоханана и Йакова, взошел на гору Тавор.

Подъем был долог и утомителен. Полюбовавшись от-
крывшимися видами, ученики прилегли под тенистыми
кедрами и вскоре задремали. Однако Йешуа было
не до сна, он стал молиться. Он просил Отца ответить ему,
он просил Отца благословить задуманное им дело.

Уже почти в самом начале той молитвы вид лица его
изменился, одежда его стала ослепительно белой, и перед
ним предстал пророк Элияу[69].

Сердце Йешуа замерло. Он ждал этого явления, ждал
человека, который не умер, который и на небе остается
во плоти.

— Мир тебе, Йешуа, — произнес пророк. — Тебе стало
известно, что Храм осужден на разрушение, а народ
на рассеяние, не так ли?

— Теперь это уже для многих не является секретом.
— И ты надеешься отменить приговор?
— Да, надеюсь.
— Каким образом?
— Пресвятой принимает решение, а праведник отменя-

ет его! Пост и молитва могут многое, но чтобы отвести столь
грозный приговор, необходимы особые меры, необходимо
прорваться к окончательному Избавлению, взять Царствие
Божие силою. Согласно твоему учению, до наступления вре-
мен Машиаха остается еще двести десять лет, срок нема-
лый. Но судя по тому, что мудрецы оказались оповещены
о надвигающемся бедствии, сейчас как раз наступило то
«назначенное время», настал тот момент, в который избав-
ление может быть ускорено. Теперь главное не упустить это
время, вступить в бой в ближайший же Песах!

— Как ты связываешь известие о разрушении Храма
с ускорением избавления?

— В нашем поколении пророчество иссякло. И если
мудрецы оказались оповещены о грядущих бедствиях, то

96



не иначе как для того, чтобы попытаться их предотвра-
тить. Рабби Цадок начал бессрочный пост, а я перед Пе-
сахом въеду в Йерушалаим и открыто дам знать, что
время избавления пришло, что час римлян истек. В пас-
хальную ночь — ночь первого избавления, и она же ночь
избавления последнего — я со своими учениками взойду
на Масличную гору. Там мы вступим в бой с легионера-
ми. И если будет на то воля Отца моего небесного, то
совершится сказанное у пророка: «Тогда выступит Гос-
подь и ополчится против этих народов, как ополчился
в день брани. И станут ноги Его в тот день на Масличной
горе, которая пред лицом Йерушалаима к востоку; и раз-
двоится гора Масличная от востока к западу весьма
большою долиною, и половина горы отойдет к северу,
и половина ее — к югу… и придет Господь Бог мой и все
святые с Ним. … И Господь будет Царем над всею зем-
лей; в тот день будет Господь един, и имя его — еди-
но…»[70].

— Ты хочешь сказать, что гора дрогнет по твоей мо-
литве?

— А также по словам Отца небесного, переданным то-
бой: «Я владею человеком. А кто владеет Мною? Правед-
ник»[71].

— Амен! — ответил пророк. — Но не забывай, это
твое и только твое решение. Тебя никто не посылает
на это дело, и пойдет ли все так, как ты задумал, я
не обещаю.

— Но ведь что-нибудь же тебе открыто?
— Не так уж много… Определенно мне известно лишь

то, что мир просуществует еще не менее десяти юбилеев,
что история продлится не менее восьмой части от «дней
Машиаха»[72].

,но скорее всего дотянет до самого конца этих дней.
— Как?! Избавление может затянуться на два тысяче-

летия?!

97



— Да. Такова природа времени. Шесть тысяч лет, как
мы учим, существует мир: две тысячи лет — Хаос, две ты-
сячи лет — Тора, две тысячи лет — дни Машиаха.

Двух-тысячелетие Хаоса — началось с Хаоса, началось
c грехопадения.

Тора была дана в середине среднего периода, так как
центр — действительность мыслимая, а не предметная,
и тем самым Торе соответствующая.

Но точно также и Избавление, в котором все свершает-
ся. Оно тяготеет к завершению истории. Машиах дополня-
ет творение, а потому его сила привязана к концу конеч-
ного периода[73].

В этот миг подле пророка Элияу появился также и Мо-
ше Рабейну.

— Чем обернется твое восстание — сокрыто от нас, Йе-
шуа, — вступил в разговор Моше, — Но мы уполномочены
передать, что как и на войне с Санхеривом, тебе в под-
держку будут посланы не менее двенадцати легионов ан-
гелов…[74]

— Что еще не означает победы, — уточнил Элияу.
— Почему?
— Во-первых, грех беспричинной ненависти еще

не исполнен, — ответил Моше. — Во-вторых, все что со-
вершается не в свой срок, может пойти вкривь… Слишком
уж много отведено в этом плане человеческой свободе,
твоей свободе. Мудрец предпочтительнее пророка[75],
но это предпочтение имеет свою цену.

— И, наконец, самое главное, — добавил Элияу. —
Ангел, в котором имя Всевышнего, и который в пору Ис-
хода играл вспомогательную роль, в эти дни должен вы-
двинуться на первый план. Князь Мира, он же Ангел Эс-
ава, в нынешнем поколении входит в силу. В случае же
преждевременного избавления, Ангелу этому будут
предоставлены самые широкие полномочия. Бере-
гись его.

98



— Да, я знаю. Он уже являлся мне, предостерегал, пы-
тался сбить с толку. Но мои намерения чисты и мне нечего
его опасаться. Гораздо важнее знать, благословляет ли ме-
ня Отец.

— Даже в этом я до конца не уверен, — с сожалением
произнес Элияу. — Но я могу испросить для тебя знак.
Условимся так. Перед тем как войти в Йерушалаим, поищи
в Бейт-Ании ослицу с осленком. Если найдешь — бери их
себе. Если кто-нибудь станет возражать, отвечай: «Они
нужны Господу». Если все пройдет гладко, и ты въедешь,
как положено — значит, Он с благосклонностью принимает
твое служение.

В этот миг Шимон, Йоханан и Йаков, до того мирно
спавшие, вдруг очнулись и увидели пророков, беседовав-
ших с Йешуа.

Они растерянно смотрели на трех светозарных мужей,
как вдруг явилось облако, из которого донесся глас:

— Это Мой возлюбленный сын, его слушайте!
— Вот ты и получил свое благословение, — обрадовал-

ся Элияу. — Но оставим и наше знамение в силе.
В следующий миг видение внезапно исчезло, и огля-

девшись вокруг, ученики увидели перед собой одного Йе-
шуа в его обычном облике. Только его сияющий взор
некоторое время еще напоминал о состоявшейся здесь чу-
десной беседе.

99



12

Вскоре Йешуа в сопровождении внушительной толпы
вышел из Кфар-Нахума и направился в сторону Йеруша-
лаима.

В дороге недалеко от горы Гильбоа он отозвал двена-
дцать учеников и, усевшись с ними на траве, попытался
посвятить их в свой план.

— Мы поднимаемся в Йерушалаим. Там в Пасхальную
ночь я вместе с вами намерен дать бой римлянам
на Масличной горе. Ведь как в древние времена в Ни-
сане на Песах произошло избавление, так же в Нисане
на Песах произойдет оно и в конце дней… Возможно,
римляне попытаются схватить меня раньше этого време-
ни, поэтому ночами мы будем таиться на Масличной го-
ре. Нужно постараться дать бой именно в назначенное
время, но необходимо также и быть готовыми сразиться
в любую минуту[76].

— Как мы можем победить? — удивился Шимон. —
У них в Йерушалаиме, должно быть, расквартирован це-
лый легион…

— Как один римский легион может противостоять две-
надцати легионам ангелов? Разве вы не читали: «Тогда вы-
ступит Господь и ополчится против этих народов, как
ополчился в день брани. И станут ноги Его в тот день
на горе Масличной, которая пред лицом Йерушалаима
к востоку; и раздвоится гора Масличная от востока к запа-
ду весьма большою долиною»[77].

Однажды вы не смогли исцелить бесноватого и спро-
сили меня, какова тому причина. Что я ответил?

— Ты сказал, что по неверию нашему, — ответил Ши-
мон. — Ты сказал: если мы будем иметь веру хотя бы с гор-
чичное зерно и скажем горе: «перейди с этого места

100



на другое», то так и случится: ничего не будет невозмож-
ного для нас.

— Верно, — подтвердил Йешуа. — Если будете иметь
веру хотя бы с зерно горчичное, то быть тому.

— А если не окажется в нас такой веры? — озадаченно
спросил Йеуда.

— Если не окажется? — задумался Йешуа. — Тогда я
окажусь в руках язычников, и надругаются надо мной
и распнут меня. Но и тогда восстание наше не будет на-
прасным, потому что послужит восстановлению Царства
Израиля в свой срок[78].

В этот миг Йешуа невольно вспомнил слова пророка
Элияу о том, что «Дни Машиаха» тяготеют к концу истории,
что Избавление скорее всего войдет в силу на исходе ше-
стого тысячелетия, то есть наступит в третьем тысячелетии,
если отсчитывать от текущего 3790-го.

Поэтому Йешуа добавил:
— Если язычники одолеют, если они разрушат Храм

сей, то Бог в третий день воздвигнет его!
Ученики молчали. Сказанное было столь неожиданным

и столь немыслимым и темным, что они оказались неспо-
собны его вместить.

Улучшив момент, Шимон-Кейпа отозвал Йешуа в сторо-
ну и стал возражать ему:

— Пожалей себя Учитель! Да не случится с тобой тако-
го несчастья!

Йешуа же с горечью ответил:
— Зачем ты перечишь, Шимон? Всегда происходит то,

что задумал Бог, а не человек.

101



13

Великую Субботу, субботу, предшествующую Песаху
3790 года, Йешуа провел в Йерихо, а рано утром в первый
день недели начал свое восхождение в Йерушалаим.

Поначалу дорога вилась среди крутых и голых, а выше
среди пологих и зеленеющих холмов, которые перекаты-
ваясь один на другой, убегали в небо, завораживающее
глаза своей насыщенной голубизной. По обе стороны
от дороги в изумрудной траве сверкали алые маки. Учени-
ки с нетерпением и волнением ожидали события, о кото-
ром знали пока только они одни — о восхождении Царя
в Йерушалаим и его сражении с римлянами на Масличной
горе.

Путь был преодолен всего с тремя привалами, и когда
солнце стало уже, наконец, клониться к западу, путники
взошли на вершину Масличной горы, и перед ними от-
крылся Йерушалаим.

Когда они стояли там, любуясь Святым городом, Йешуа
подозвал Шимона и Йоханана и сказал им:

— Пойдите в то селение, которое прямо перед вами.
Там вы найдете ослицу с осленком. Отвяжите их и приве-
дите ко мне. Если же кто-нибудь станет вам возражать, от-
вечайте, что они нужны Господу; и тогда они позволят вам
их забрать[79].

Шимон-Кейпа и Йоханан тотчас же направились
в Бейт-Анию. Они вошли на главную улицу и сразу же у во-
рот третьего дома увидели привязанных ослицу с ослен-
ком.

Шимон стал как ни в чем не бывало отвязывать живот-
ных. Из дома тотчас выглянул хозяин и спросил, по какому
праву они это делают?

Шимон и Йоханан в один голос ответили:

102



— Осленок нужен Господу.
Услышав этот, как будто бы условленный ответ, хозяин

заулыбался, и махнув рукой, сказал:
— Мир вам! Берите.
Приведя к Йешуа животных, ученики положили на них

свои одежды, а сам Учитель сел на осла поверх этих
одежд и в сопровождении двенадцати учеников тронулся
в Йерушалаим.

По пути к этому шествию присоединялся народ
из пригородных сел. В лучах закатывающегося солнца
пестрая процессия была хорошо видна из Йерушалаима.
Люди стали стекаться с разных сторон и стелить по доро-
ге свои одежды, некоторые срезали с деревьев ветви
и также клали их перед ехавшим на молодом осле Йе-
шуа[80].

Вдоль всей дороги, ведущей к мосту через поток Кед-
рон, да и на самом мосту люди бурно выражали свою ра-
дость:

— Слава сыну Давидову! — кричали одни.
— Благословен Царь, Грядущий во имя Господне! —

слышалось с другой стороны.
— Благословенно царство Давида! — кричали третьи.
Этот восторженный прием воодушевил Йешуа. Кто их

всех надоумил устремиться ему навстречу? Все складыва-
лась само, все становилось знаком. Вот народ, объятый
Святым духом, объявил его царем….

Несколько человек, обеспокоенных столь бурным
всплеском народной радости и опасавшихся, что дело мо-
жет принять скверный оборот, приблизились к ехавшему
на осле Йешуа и попросили его унять толпу.

— Рабби, запрети им кричать, что ты царь. Это небез-
опасно. Дело может дойти до римлян, — стали уговаривать
они Йешуа.

Придержав осла, тот обвел взглядом взволнованных
людей и ответил:

103



— Но это правда, правда которая завоюет мир, а пото-
му, даже если они умолкнут, то камни возопиют!

Между тем слова прушим все же не остались им неза-
меченными. Они напомнили Йешуа, что согласно решению
Всевышнего, которое он надеялся оспорить, бедствия ожи-
дали не только его, но прежде всего этих ликующих лю-
дей. Он вновь приостановил осла, и окинув Святой город
печальным взором, воскликнул:

— О, Йерушалаим, пока это еще скрыто от тебя, но ты
осужден на великие бедствия: враг окружит тебя, окопает
тебя рвами, разорит тебя, а жителей твоих уничтожит.
Но праведник еще в силах отменить приговор![81]

Стоявшие рядом содрогнулись от этих слов.
Сидя верхом на осле, быстро переставлявшем свои

тонкие белые ноги по одеждам и ветвям деревьев, Йешуа
въехал в городские ворота и направился к Храму.

Толпа незаметно рассеялась, и к Дому Божьему он при-
близился в сопровождении лишь нескольких десятков че-
ловек. Совершив омовение в одной из многочисленных
микв, Йешуа уже было вознамерился войти в Храм, одна-
ко, оказавшись возле массивной арки, служившей лестни-
цей на Храмовую гору, он остановился.

Здесь под самой аркой и вокруг нее торговали голубя-
ми и обменивали деньги. Вечерело, и толпа торгующих
была невелика. Между тем все еще слышался звон монет
и оживленные голоса.

Уже много лет между храмовыми торговцами и пру-
шим шла непрерывная война. Прушим требовали, чтобы
жертвенные животные продавались в стороне от Храма,
у городских ворот, но торговцы по соображениям практи-
ческого удобства постоянно норовили разместить свои за-
гоны и прилавки у самого входа в Святилище. Прушим пе-
риодически разгоняли их скот, опрокидывали им столы,
забрасывали торговцев гнилыми овощами, но ничего
не помогало[82].

104



При виде торгующих Йешуа невольно вспомнились
слова пророка Захарии: «не будет больше торговца в до-
ме Господа Цваота в день тот»[83].

А ведь именно «тот день» по тому же пророку он при-
шел провозвестить! Еще один знак!

— Написано, «Дом Мой домом молитвы наречется»,
а вы превратили его в городской рынок, в вертеп разбой-
ников! — гневно крикнул Йешуа торговцам и стал опроки-
дывать столы менял и скамейки продавцов жертвенными
голубями[84].

Торговцы, оставив товар, немедленно разбежались.
Йешуа вошел в Храм, когда служба уже закончилась.

К нему подошли несколько больных людей — двое хро-
мых и слепой — и он исцелил их.

Свидетели чуда, среди которых было немало детей,
стали кричать: Ошанна Сыну Давидову!

Находившиеся поблизости книжники с беспокойством
спросили Йешуа, слышит ли он это приветствие?

— Да! — ответил он. — Разве вы не читали: из уст мла-
денцев и грудных детей Ты устроил хвалу?

Когда же наступили сумерки, он вернулся на Маслич-
ную гору в село в Бейт-Анию, где и переночевал с учени-
ками в доме Шимона прокаженного[85].

14

На другое утро в понедельник Йешуа вновь направил-
ся в Йерушалаим.

В пути еще издали он увидел перед собой смоковни-
цу.

105



— От смоковницы надо взять подобие, — подумал Йе-
шуа. — Если сможет она сейчас ранней весной принести
плод, то значит сейчас — до наступления дней Машиаха —
может прийти и избавление!

Поравнявшись со стоявшей у дороги смоковницей, Йе-
шуа молитвенно остановился, а затем приблизился к дере-
ву и стал искать на нем плоды.

Не обнаружив ничего кроме свежей листвы, он озада-
ченно провел рукой по бороде и неожиданно произнес.

— Да не будет же от тебя плода вовек!
И смоковница тотчас засохла.
Ученики недоумевали, и Шимон спросил:
— Как это вдруг засохла смоковница? И за что ты во-

обще проклял ее, Учитель? Разве сейчас время плодоно-
шения?

— В этом-то и дело, что не время! Это была проверка.
Раз она не смогла чудесным образом преждевременно
принести плод, то ей пришлось чудесным образом преж-
девременно погибнуть! Это то самое, о чем я уже говорил
вам: через несколько дней мы дадим римлянам сражение
на этой горе. Мы должны победить, в знак чего гора эта
разверзнется. А если нет, если я погибну, то и это послужит
чудом. Знайте, очень может быть, что и со мной случится
то же, что случилось с этой смоковницей, что я пострадаю
от язычников, что буду ими убит. Однако и это обернется
возрождением Царства Израиля в свой срок.

Ученики стояли в растерянности.
— Но я все еще верю в победу, — продолжал Йешуа. —

И потому повторяю вам: Если будете иметь веру хотя бы
с зерно горчичное, и не усомнитесь, то не только сделаете
то, что сделано было со смоковницею, но если и горе сей
Масличной скажете: расколись пополам и да выйдут из те-
бя воды: половина их — к морю восточному, и половина
их — к морю западному — то так и будет. И всё, чего ни
попросите в молитве с верою, получите[86].

106



Взойдя на Храмовую гору, Йешуа столкнулся с рабба-
ном Гамлиэлем.

— Что произошло, Йешуа? — стал расспрашивать его
мудрец. — Рассказывают, что вчера ты въехал в Йерушала-
им на осле, и что народ приветствовал тебя словно царя?
Это правда?

— Да. — ответил Йешуа, и далее произнес слова про-
рока Амоса: — «В тот день подниму Я падающий шалаш
Давида, и заделаю щели его, и восстановлю разрушенное,
и отстрою его, как во дни древние, чтобы унаследовали
они, названные именем Моим, остаток Эдома и другие на-
роды»[87].

— Остаток Эдома? — с горечью переспросил глава Сан-
гедрина. — Опомнись, Йешуа. Святым городом овладел
не остаток, а начаток Эдома, который только приступил
к завоеванию других народов. Шалаш Давида продолжает
валиться. Если римляне прослышали о твоем триумфаль-
ном въезде — а они не могли о нем не прослышать — ты
погиб. Уверен, что за тобой уже следят. Пойдем поговорим
с рабби Цадоком, он тоже хотел тебя видеть.

И подхватив Йешуа под руку, раббан Гамлиэль увлек
его под крытую колоннаду у западной стены. Там в тени
сидели несколько обсуждавших что-то мудрецов.

— Я слышал, что народ провозгласил тебя царем, —
произнес рабби Цадок тихим голосом истощенного по-
стом человека. — Не знаю, что ты задумал, но знай, что
опасно приближать избавление. Сказано в «Песни пес-
ней»: «Заклинаю я вас, дочери Йерушалаима, газелями
и ланями полевыми: не будите и не приближайте любовь,
доколе не пожелает она»[88]. Или вспомни, как двести ты-
сяч сынов Эфраима погибли от рук пилиштимлян, попы-
тавшись выйти из Египта за тридцать лет до установлен-
ного Богом срока.

— Ну а разве Тора была дана в свой срок?! — возразил
Йешуа. — Разве не сказано, что она была предназначена

107



лишь тысячному поколению, в то время как открылась
двадцать шестому?[89]

Тот, кто приблизил время дарования своего Закона,
может приблизить также и час Избавления. Как и сказано
через пророка: «в назначенное время ускорю». Какое это
еще время, если не наше?

— Бог может ускорить все на свете, Йешуа,
но не мы… — озабоченно покачал головой рабби Ца-
док. — Откуда твоя уверенность? Все говорит о том, что
ныне Всевышний скрывает свой лик. На что ты надеешься,
Йешуа, на что?

— На то же на что и вы, Рабби. Я разделяю вашу же
веру в силу поста и молитвы. Люди в силах отменить
небесный приговор. Святой, благословен Он, владеет че-
ловеком, а Святым владеет праведник. Ибо Бог принима-
ет решение, а праведник отменяет его.

Рабби Цадок понял, что Йешуа решился, что его беспо-
лезно было отговаривать, а значит, что не оставалось ни-
чего другого, как его поддержать. Кто знает?

— Дай Бог, чтобы ты оказался прав, — тихо проговорил
рабби, — чтобы оказался в силах довести до конца то, что
задумал.

Йешуа испытал подъем от того, что совершенно неожи-
данно заручился поддержкой великого праведника, свя-
щенника и мудреца.

* * *

Раббан Гамлиэль был прав: как раз в этот час в канце-
лярию прокуратора поступил рапорт о вчерашних собы-
тиях.

Пилатус распорядился расследовать историю въезда
в Йерушалаим «царя иудейского» и выяснить, где он в на-
стоящее время находится.

Дело могло оказаться нешуточным.

108



Царей в завоеванных Римом странах назначал только
император. В Галилее на эту должность он утвердил Горду-
са Антипу, но в Иудее царское правление было упраздне-
но. Вот уже двадцать лет, как страна была превращена
в римскую провинцию, управляемую прокуратором. Лю-
бые слухи о претензии кого-либо занять царский трон яв-
лялись необходимым и достаточным поводом для возбуж-
дения уголовного расследования.

Закон трактовал это не только как запрещенную поли-
тическую деятельность, но и как оскорбление император-
ской божественности. Посягательство на царскую власть
каралось смертью. Столь явный и дерзкий случай, когда
многотысячная толпа провозгласила кого-то царем, требо-
вал самого скорого и решительного расследования.

Через несколько часов Пилат выслушал подробный до-
клад о вчерашних событиях. Также было установлено, что
самозванец — знаменитый целитель и проповедник Йешуа
из Нацрата — в эти часы проповедует в Храме.

Пилатус, за четыре года правления хорошо усвоивший,
что неуважение к Святилищу неизменно вызывает в наро-
де возмущение, не торопился без необходимости произ-
водить арест Йешуа в пределах Храма. Даже на улицах
в эти дни это могло оказаться не просто из-за их перепол-
ненности города паломниками.

Поэтому Пилат распорядился, чтобы его агенты выяс-
нили, где Йешуа ночует.

Сыщики без труда проследили за отрядом галилеян
до самой Бейт-Ании.

Один из них остался следить за домом Шимона Прока-
женного, в который вошли Йешуа с учениками, а другой
отправился в город за легионерами.

Предыдущую ночь Йешуа с учениками провели
здесь: — кто спал в самом доме, кто в прилегающем
к нему саду.

109



Однако сейчас было решено всем уйти спать в Маслич-
ную рощу, начинающуюся сразу за садом, в который вел
задний ход.

Когда посреди ночи в дом вошли солдаты, они застали
только перепуганных хозяев[90].

15

На другой день во вторник Йешуа снова пришел
в Храм.

Он не предпринимал больше никаких драматических
шагов. Не напоминал о том, что является «Царем», а бесе-
ды и проповеди его в Храме носили случайный характер.
Он рассказывал притчи, спорил с цаддукеями о воскресе-
нии из мертвых, выяснял с книжниками, какая из запове-
дей самая главная, и со спокойной решимостью ждал при-
ближающегося часа.

Отец небесных в присутствии пророков Моше и Элияу
назвал его своим возлюбленным сыном и послал ему осла
для въезда в святой город! Ему этого достаточно. В пас-
хальную ночь он даст римлянам сражение на Масличной
горе. А дальше будь что будет.

* * *

Услышав в полдень, что и на сей раз мятежники не бы-
ли задержаны, Пилатус вызвал в преториум секретаря
Первосвященника и попросил, чтобы тот помог ему задер-
жать галилейского смутьяна, по меньшей мере, поучаство-
вал в его розыске.

110



Среди священников было немало преданных своему
народу и своей священной родине людей. Тем не менее,
назначаемый Римом Первосвященник и достаточно широ-
кий — «цаддукейский» — круг его родственников и при-
верженцев сотрудничали с римской властью, более того,
являлись ее ставленниками.

Цаддукеи подчинялись Риму, однако собственного рве-
ния не выказывали, а в иных ситуациях так даже открыто
протестовали. По меньшей мере, они никогда не упускали
случая продемонстрировать свою «полезность» народу,
всегда стремились показать, что они не только проводят
политику Рима, но и отстаивают интересы Йерушалаима.

Поэтому, получив от прокуратора столь неприятное за-
дание, Первосвященник совсем не торопился с его выпол-
нением. Вместе с тем, он сразу заметил, что просьба Пила-
туса позволяла ему вести двойную игру.

Уж коль скоро сам игемон обратился к нему по поводу
«царя», то тем самым у него появлялась возможность
ненавязчиво за Йешуа ходатайствовать. Отстоять жизнь
прославленного целителя и проповедника безусловно бы-
ло бы большой заслугой, которую оценили бы и мудрецы,
и простой народ.

Кайафа немало слышал о Йешуа и сам встречал его
в Храме. Этот рабби, конечно, высокомерен, порой даже
дерзок, но он целитель, а не сикарий. Даже если он поче-
му-то вздумал принимать знаки царского поклонения, то
сам их ни от кого не требует. Весьма вероятно, что его еще
можно будет оправдать в глазах Пилатуса. Особенно если
действовать через Сангедрин.

В самом деле, стал размышлять Первосвященник, ес-
ли созвать Сангедрин и на его заседании установить сре-
ди прочего, что Йешуа не претендует на царский венец,
то Пилатус не сможет не принять во внимание этого вер-
дикта.

111



Возможно даже, что одним этим ходом удастся добить-
ся двух целей — с одной стороны помочь прокуратору за-
держать Йешуа, а с другой — предотвратить его гибель!

Через час Первосвященник встретился с председате-
лем Сангедрина раббаном Гамлиелем, рассказал ему
о своем разговоре с Пилатусом и предложил свой план
спасения Йешуа от римской расправы.

— На этом собрании Сангедрина, — пояснил Кайафа, —
мы могли бы, во-первых, подобрать своих свидетелей, во-
вторых выявить все несогласованности у свидетелей име-
ющихся, чтобы несогласованности эти перед Пилатусом
выпятить, ну и в-третьих дать понять Йешуа, как ему сле-
дует вести себя с игемоном, чтобы избежать казни.

— Я уже беседовал с Йешуа, — сказал раббан Гамли-
ель. — Его невозможно переубедить. Из твоей затеи ниче-
го не выйдет.

Между тем узнав, что на Йешуа объявлена охота, раб-
бан Гамлиель немедленно разыскал его в Храме и предо-
стерег.

— Вместе с твоими учениками ты довольно приметен.
Расходитесь сегодня по одному. Да и завтра, и послезав-
тра, когда придете сюда с жертвенными агнцами, по доро-
ге держитесь порознь. Где ты собираешься совершать пас-
хальную трапезу?

— Где Бог пошлет.
— Считай, что Он уже сделал это. Я подготовлю тебе

место. Договоримся так: послезавтра в третьем часу
у Тройных ворот тебя будет ждать человек с кувшином. Он
доведет вас до места.

— Благодарю Рабби.

* * *

112



Совет раббана Гамлиеля понравился Йешуа. В Пасхаль-
ную ночь они выступят одним вооруженным отрядом,
но чтобы этот план осуществился, пока им следует совсем
потеряться из вида. По одному Йешуа и его ученики в тот
день разбрелись из Храма, и по одному стали поднимать-
ся на Масличную гору.

Через час все собрались на условленном месте, с ко-
торого открывался захватывающий вид на всю Храмовую
гору. И тут ученики, воспользовавшись тем, что никого
поблизости не было, спросили Учителя о сказанных им
накануне грозных пророчествах:

— Поясни, Учитель, свои слова о разрушении Храма, —
попросил Йоханан[91].

— Ныне это открывается уже многим, — ответил Йе-
шуа, — открывается, что не останется здесь камня
на камне; что все будет разрушено… Но разве вы читали
когда-нибудь в Писании пророчество, которое бы
не на двое было сказано? Иеремияу предрекал Йерушала-
иму великие ужасы, которые в конце концов и обрушились
на Святой Город, но он же говорил: покайтесь и эти бед-
ствия минуют вас.[92]

А помните, что было сказано царю Шломо, в день, ко-
гда он построил Храм?

И не дождавшись ответа, Йешуа произнес по памяти:
«Посвятил Я этот дом, который ты построил, пребыва-

нию имени Моего там вовеки; и будут очи Мои и сердце
Мое там во все дни… Если же вы и сыновья ваши отступи-
те от Меня, то Я истреблю Израиль с лица земли, которую
Я дал ему; и дом, который Я посвятил имени Моему, от-
вергну от лица Моего; Дом этот, который был так высок
для каждого проходящего мимо него, будет разрушен»[93].

— Так же и я вам говорю, если мы того удостоимся, то
через два дня римляне в ужасе побегут из Святой Земли.
Если же не удостоимся, и я погибну, то силы небесные по-
колеблются, и увидите на святом месте мерзость запусте-

113



ния, реченную через пророка Даниила. И тогда придут те
бедствия, которые уже ныне предчувствуют мудрецы.

— Что же тогда делать?
— Помнить, что смерть праведников искупает, что

жертвы праведников — истинное возношение во вселен-
ной, и ради них сократятся те дни[94].

16

На другое утро в среду Йешуа и двенадцать его учени-
ков опять же по одному направились в Храм.

Кайафа между тем не внял заверениям раббана Гамлиэ-
ля. Он не хотел отказываться от своего плана, и решил до-
вольствоваться своим кругом, то есть задействовать не Сан-
гедрин, а собственные судебные и полицейские инстанции,
действовавшие под жестким контролем прокуратора.

Рассчитывать на то, что Йешуа добровольно явится
на его «судебное заседание», Кайафа не мог, задержи-
вать же его в Храме он опасался еще в большей мере, чем
римляне.

Решение пришло само собой. Кайафа и раньше слы-
шал, что его секретарь приходится родственником одному
из учеников Йешуа — Йеуды Ишкриота.

Секретарь рассказал Йеуде о намерении Первосвя-
щенника провести над Йешуа фиктивный суд, призванный
обелить его в глазах римлян.

Йеуда, который и без того уже понял, что дело идет
к трагической развязке, пришел в восторг и сам предло-
жил свою помощь.

114



Его тут же допустили к Первосвященнику, который по-
просил Йеуду уведомить его, где и когда можно незаметно
задержать Йешуа.

— Проще всего это сделать на Масличной горе, в той
роще, в которой мы ночуем. Но когда?

— Как можно скорее, но только, конечно, не в празд-
ник, и не в субботу[95].

— Но праздник уже завтра, а за ним сразу наступает
суббота.

— Значит, сделаем это в первый день недели.
— Хорошо. Встретимся в Храме в первый день и обо

всем окончательно договоримся.

Однако ближе к вечеру после того, как Первосвящен-
ник вернулся в свой дом в верхнем городе, к нему пожа-
ловал сам Пилатус.

Игемон был взбешен тем, что ему вновь не удалось за-
держать Йешуа — на этот раз при выходе из Храма.

Одной из главных примет Йешуа являлась его свита —
двенадцать молодых галилеян. Одна схожая группа была
задержана, и скоро отпущена. Но Йешуа со своим отрядом
каким-то образом сумел укрыться от зорких глаз ищеек.
Пилатус негодовал.

— Помнится, я просил тебя помочь мне с задержанием
самозванца, — напомнил он Кайафе. — Есть какие-то но-
вости?

— Мы уже начали свое дознание, и я лишний раз убеди-
лись в том, что человек этот совершенно не опасен для им-
ператора. Он даже, как мы слышали, учит народ не укло-
няться от выплаты подати в римскую казну. Я собираюсь —
с разрешения игемона, разумеется, — задержать его и про-
вести допрос с целью выяснения степени его виновности.

— Мне, кажется, что это вне компетенции вашего отде-
ления.

115



— Поэтому-то я и сказал, «с разрешения игемона». Ма-
териалы нашего дознания не могут помешать, но могут по-
мочь в выяснении истины. Уверяю, он не опасен. Этот га-
лилеянин очень известный лекарь, исцеливший немало
достойных людей. Но мятежа он не затевает, уверяю, иге-
мон.

— Хорошо. Я не возражаю против вашего расследова-
ния, особенно, если вы действительно разыщете его для
меня. Но только действуйте незамедлительно.

— Я смогу сделать это через три дня.
— Через три дня?! Это невозможно. Это дело слишком

затянулось. Говори, где его можно найти, и я сам его аре-
стую.

— Мне это будет известно только завтра, когда в Храм
явится один из его учеников, ставший моим агентом.
Но завтра уже праздник.

— Какое мне дело до вашего праздника? Ты сам, Кайа-
фа, придумал проводить это расследование. Если тебе ме-
шает праздник, обойдемся без твоего судилища. Задержи
его для меня завтра, или дай знать, где он находится.

— Хорошо, я постараюсь завтра.
— Только хорошенько постарайся. Утром у меня долж-

ны быть сведения, где этого галилеянина можно задер-
жать, или я арестую его прямо в Храме. Он не просто ле-
карь, я в этом уверен.

— В Храме?! В праздник? Нет, игемон, вы не сделаете
этого!

— Так помоги мне, наконец!
— Хорошо, я постараюсь задержать его в пасхальную

ночь. Если все получится, я немедленно проведу судебное
расследование и утром передам его вам. Надеюсь, что это
недоразумение, которое быстро разъяснится.

116



17

Утром 14 нисана на Храмовом дворе началось закла-
ние пасхальных ягнят.

— Рабби, — поинтересовался Шимон-Кейпа, — Где мы
будем есть пасхального агнца? Ведь ты говорил, что трапе-
за наша должна быть тайной, чтобы нас не задержали
прежде, чем мы взойдем на Масличную гору.

— Пойдите в город, там у Тройных ворот вам встретит-
ся человек с кувшином воды. Последуйте за ним до дома,
в который он войдет, а там спросите у хозяина, где комна-
та, в которой нам предстоит трапезничать? Он вам ее по-
кажет, а уж вы подготовьте все к празднику.

Шимон-Кейпа позвал с собой Йоханана, и в указанном
месте их действительно встретил человек с кувшином. Он
довел их до некоего дома в верхнем городе, где при со-
действии хозяина они приготовили пасхальную трапезу[96].

Сам хозяин вскоре удалился, а Йоханан тем временем
сходил за учениками, оставшимися в доме Шимона Прока-
женного, и объяснил, как по одному дойти до тайного дома.

Кайафа, повелел секретарю разыскать на Храмовой го-
ре Йеуду, и когда тот явился, сказал ему.

— Пилатус угрожает арестовать Йешуа прямо в Храме.
Мы должны действовать сегодня, в праздник. Я думаю луч-
ше всего, чтобы ты выдал нам своего Учителя этой ночью,
после трапезы.

— Хорошо. Уверен, что после трапезы мы снова под-
нимемся на Масличную гору. В любом случае, пусть ваши
люди ждут после полуночи в долине Кедрона у могилы
Авшалома. Оттуда я приведу вас на место и буду привет-
ствовать Учителя поцелуем.

Чтобы заручиться полным доверием Йеуды, подчерк-
нуть свою заинтересованность в благополучии Йешуа

117



и свою веру в возможность его спасения, первосвященник
передал Йеуде тридцать динариев для его учителя, на его
общину[97].

Через час Пилатус получил извещение, что все идет
по плану, что Йешуа будет задержан ночью и доставлен
к нему под утро.

* * *

Наступил вечер. Первые звезды уже загорались на яс-
ном и чистом небосводе. Пришло время пасхальной тра-
пезы. Йешуа заговорил:

— Помните, как три года назад на ипподроме в Кейса-
рии Понтиус Пилатус испугался безоружных евреев и усту-
пил им? Тем более так должно случиться сегодня, когда
наступило назначенное время, время в которое ускоряется
избавление… Вы учили, что как в месяце Нисан пришло
первое избавление, также в месяце Нисан придет и по-
следнее… Сегодня после трапезы мы, вооружившись
и не таясь поднимемся на Масличную гору. На вершине
мы столкнемся с римлянами. Там всегда имеется патруль-
ный отряд, а по случаю праздника, скорее всего, будет
размещена центурия. Мы вступим в сражение, и тогда
Отец небесный пошлет нам в поддержку с небес ангель-
ские легионы. Как в ночь исхода в Египте погибли все пер-
венцы, а в ночь, когда Санхерив окружил Йерушалаим,
«вышел ангел Господень и поразил в стане Ашшурском сто
восемьдесят пять тысяч. И встали поутру, и вот, все они —
мертвые тела», так и в эту ночь придет погибель язычни-
кам. И вот, Масличная гора расколется и из недр ее поте-
кут два потока — один в сторону западного моря, а другой
в сторону восточного.

Йеуда вздрогнул.
— Как правильно он, оказывается, поступает! Он при-

ведет на место цаддукейскую стражу и предупредит эту

118



безумную схватку с легионерами! Он спасет своего сума-
сшедшего Учителя!

— Начнем, — произнес Йешуа. — Час священной тра-
пезы наступает, час избавления приближается.

Он возлег, все остальные расположились рядом.
Йешуа сказал им:
— Вот мы едим этого агнца с мацой и горькой зеленью.

Сегодняшняя наша трапеза совершается под римским яр-
мом, но следующая совершится уже в Царстве Божием[98].

Затем, подняв бокал, Йешуа благословил вино:
— Благословен Ты, Господи Боже наш, Царь мира, со-

здавший виноградный плод, — и после того добавил:
— Да прольются потоки вод из горы Масличной, как

льется сегодня это вино… Если же не потекут потоки,
но римляне прольют мою кровь, да будет воля Твоя, Отец,
чтобы она пролилась не напрасно, но во имя грядущего
избавления. Да будет воля Твоя, чтобы как изливается это
вино, кровь моя пролилась во искупление греха беспри-
чинной ненависти[99]

И он пустил чашу по кругу, чтобы все отпили из нее.
Вслед за этим, взяв мацу, он благословил ее, и, прежде
чем преломить и раздать ученикам, сказал:

— Да разломится сегодня гора Масличная, как лома-
ется этот хлеб. Если же гора не разломится, но язычника-
ми будет растерзано тело мое, то да будет воля Твоя,
Отец, чтобы была преломлена моя плоть во имя гряду-
щего избавления, как преломляется этот пресный
хлеб[100].

Еще днем Йешуа заметил, что Йеуда Ишкариот напря-
жен и встревожен. Теперь же он все время покрывался ис-
париной и поглядывал на дверь.

— Никак он струсил и хочет бежать? — почувствовал
Йешуа. — Трус, он предал дело избавления.

Когда же все стали отламывать куски запеченного
жертвенного ягненка, Йешуа сказал:

119



— Истинно говорю вам, один из вас струсил, один
из вас бросает нас.

Ученики опечалились, и стали с беспокойством гово-
рить ему, один за другим: Не я ли?

Он же отвечал:
— Да, один из вас, обмакивающий со мною в это блю-

до. Он уже решил, что поражение предрешено и не желает
идти на поле битвы.

За этой трапезой не было той непринужденности и то-
го веселья, которые обыкновенно сопровождали любое
другое их совместное застолье. Всех поглотило ожидание
предстоящей битвы, должной повлечь избавление Израи-
ля и мира, или их гибель.

Как будто бы что-то тревожное повисло в воздухе, осо-
бенно после того, как в смущении, проталкиваясь боком,
покинул праздничное собрание Йеуда.

18

— Пора, — произнес Йешуа, после того как трапеза за-
кончилась и благодарственная молитва была произнесе-
на. — Где оружие?

— Вот, — ответил Шимон-Кейпа, приоткрывая циновку
и указывая на блеснувшие клинки. — Тут два меча. Больше
достать не удалось.

— Двух мечей достаточно. Некогда во всем Израиле
оставалось только два меча, как сказано: «И было, в день
войны не нашлось ни меча, ни копья в руках у всех людей,
бывших при Шауле и Йонатане, а нашлись они только
у Шаула и Йонатана, сына его»[101]. Но Бог дал победу на-

120



роду своему, «ибо для Господа нет препон, чтобы спасти
через многих или немногих»[102].

Йешуа поднялся с циновки, вышел из дома и запел
хвалебные гимны, тотчас подхваченные его учениками:

«Славьте Господа, потому что Он добр, потому что на-
веки милость Его… Пусть скажут боящиеся Господа, что
навеки милость Его. Из тесноты воззвал я к Господу —
простором ответил мне Господь. Господь со мной,
не устрашусь. Что сделает мне человек? Господь мне
в помощь, и увижу я (гибель) ненавидящих меня. Лучше
уповать на Господа, чем надеяться на человека. Лучше
уповать на Господа, чем надеяться на знатных. Все наро-
ды окружили меня, но именем Господним я уничтожу их»
[103].

Они выступили отрядом, готовые вступить в бой с пер-
выми попавшимися легионерами.

По дороге римляне не встретились. Поднявшись
на обычное место их сбора, расположенное в саду
на склоне Масличной горы, Йешуа повелел для привлече-
ния внимания зажечь большую часть факелов и стал мо-
литься.

— Отец мой! Всё возможно Тебе! Встань, как пророче-
ствовал Захария, ополчись против этих народов, как опол-
чился в день брани. Встань на горе Масличной, которая
пред лицом Йерушалаима к востоку; чтобы раздвоилась
гора Масличная от востока к западу и половина горы ото-
шла к северу, и половина — к югу. … И стань Царем над
всею землею![104]

Время тянулось, римляне не появлялись. Не видно бы-
ло даже патрульного отряда.

— Побудьте здесь, пока я молюсь, — сказал Йешуа сво-
им ученикам, расположившимся вокруг него прямо
на земле.

121



И позвав с собою Шимона, Йакова и Йоханана, тех са-
мых, которые наблюдали преображение его на горе Тавор,
он отошел в сторону.

— Душа моя смертельно скорбит, — сказал им Йе-
шуа, — побудьте со мной.

Их отряд почему-то не привлек внимания. Римляне
не появлялись. Что-то пошло не так!

Всю свою жизнь он чувствовал подле себя Отца, но те-
перь в эту страшную минуту Тот как будто отступил от него.
Впервые молитва Йешуа уносилась в пустоту.

Момент терялся. Под утро их крепко спящих, не приве-
ди Боже, возьмут голыми руками!

Холодный пот выступил на лбу Йешуа, и великий ужас
охватил все его существо. Нет, не напрасно он готовил
учеников к возможности своего поражения! Смерть пра-
ведников искупает, жертва праведника истинное возноше-
ние во вселенной! Вот на чем следует сосредоточиться
в том случае, если после появления римлян чуда не про-
изойдет, если маслина останется бесплодной!

— Отче! — воззвал Йешуа. — Пронеси мимо меня ча-
шу сию!

Римляне не появлялись.
— Шимон! Ты спишь? — воскликнул Йешуа. — Как ты

не смог бодрствовать со мной в этот страшный час?
Он еще произносил эти слова, как из темноты высту-

пил Йеуда — один из двенадцати. За ним в свете факелов
ясно виднелись еврейские лица — храмовые стражники
и челядь из окружения первосвященника. Но римлян сре-
ди них не было!

122



19

Увидев своего учителя, Йеуда подошел к десятнику
и шепнул ему:

— Кого я поцелую, тот и есть Йешуа. Возьмите его,
но обращайтесь с ним почтительно, и не думайте его свя-
зывать — это согласовано с Кайафой[105].

В тот же миг стражи Храма окружили Йешуа, взяли его
под руки и повели.

Тогда Шимон, как и было условлено, выхватил меч,
и ударив слугу первосвященника, отсек ему ухо.

Но Йешуа немедленно остановил его.
— Ты разве видишь где-то здесь римлян, Шимон? Воз-

врати меч твой на место, — ибо погибнет тот, кто поднима-
ет меч на брата своего. Или ты думаешь, что я не могу те-
перь же умолить Отца моего, и Он представит мне более,
нежели двенадцать легионов Ангелов? Но легионы ожида-
ют приказа напрасно — враг не пришел, а с братьями мы
не воюем.

— Это спектакль, — шепнул Йеуда в ухо Йешуа. — Мы
взяли тебя, чтобы спасти от римлян.

Задержав Йешуа, храмовая стража повела его в дом
первосвященника, располагавшийся в двадцати минутах
ходьбы от Храма в Верхнем городе.

Йешуа, и без Иеуды бы догадался, что происходя-
щее — инсценировка. Затеянное над ним судилище
не имело никакой силы, точнее, его «дело» рассматривал
не Сангедрин, а цаддукейская охранка.

Действительно, «заседание» проводилось в частном
доме, а не в судебной палате Сангедрина, покинувшего,
впрочем, полгода назад Храмовую гору. Во-вторых, велось
оно в запрещенное для судопроизводства время —

123



в праздник, да еще и ночью, ну и наконец, в нем не при-
нимали участия основные и постоянные члены еврейского
суда — прушим.

Но для римлян, в детали «суда» не вдававшихся, как
надеялся Кайафа, должна была создаться полная види-
мость полноценного судебного расследования.

Заседание началось с зачитывания доносов, передан-
ных Пилатусом, и опроса некоторых свидетелей, которых
ранее опросили римляне. Накануне Кайафа потерял голо-
ву, оповещая и собирая их по всему городу, требуя чтобы
они явились в его дом по завершении пасхальной тра-
пезы. Он задумал задать им свои вопросы и заранее вы-
ставить лжесвидетелями. На этом странном процессе
судьи искали именно «лжесвидетельств», искали противо-
речий в показаниях, чтобы выставить их как ложные.

И хотя свидетели, как водится, действительно путались
и противоречили друг другу, этого не казалось достаточ-
ным.

Так, некоторые выступавшие против Йешуа говорили:
Мы слышали, как он утверждал: «Разрушьте Храм сей ру-
котворный, и через три дня я воздвигну другой, неруко-
творный».

Римские власти стояли на страже всех культов, совер-
шаемых на территории империи. Любой призыв разру-
шить какой-либо храм карался, и поэтому этим нелепым
обвинением также не следовало пренебрегать. Но Йешуа
молчал.

Тогда Первосвященник обеспокоился и спросил его:
— Почему ты не возражаешь? Они же свидетельствуют

против тебя? Ответь им что-нибудь, наконец!
Говоря так, он надеялся, что сам Йешуа сможет уличить

их во лжи. Но тот продолжал молчать и не ответил ни сло-
ва. Тогда теряющий терпение Первосвященник решился,
наконец, задать свой главный вопрос:

124



— Отвечай нам тогда: По-твоему, ты — царь? Царь
Иудейский?

Он не стал Царем, Ангел Смерти провел его, послав
на Масличную гору кучку евреев-коллаборационистов,
а не грозную римскую когорту. Но не было силы, кото-
рая бы могла заставить Йешуа даже задним числом от-
речься от своего решения. Пусть это будет жертва, «жертва
повинности»[106], принесенная во искупление грехов наро-
да, во искупление вселенной; жертва, которая послужит
восстановлению царства Израиля в свой срок!

Йешуа пристально взглянул на Каияфу и произнес: —
Да — я царь.[107]

Этого ответа никто из присутствующих совершенно
не ожидал.

Ну, подумаешь, народ в порыве энтузиазма выкрикнул
несколько патриотических фраз. Как можно было их при-
нимать всерьез? Как можно было принимать на себя ка-
кую-то ответственность за эти нелепые крики?

И тогда, осознав, что Йешуа обречен, что римский суд
неизбежно признает его виновным в бунте против кесаря,
в зале раздался гул:

— Несчастный! Какое еще нужно свидетельство? Он
сам признал свою вину![108]

— Теперь он безо всякого сомнения подлежит смерти,
теперь уже ничто не спасет его[109].

Первосвященник помрачнел и стоял без движения.
А его тесть — священник Ханан поднес руки к вороту сво-
его хитона и двумя ровными движениями разодрал его,
как положено в знак скорби и народных бедствий.

125



20

Убедившись, что он бессилен спасти Йешуа, Первосвя-
щенник подозвал начальника своей стражи и распорядил-
ся передать его Пилатусу.

Храмовые служители связали Йешуа и сопроводили
его в преториум, где он был взят под стражу римскими ле-
гионерами.

Всем участникам «суда» было тяжело и неловко. Ко
всему становилось ясно, что отказ Йешуа от сотрудниче-
ства с ними будет истолкован в том смысле, что они —
цдуким — находились в сговоре с римлянами! Теперь на-
родная молва возведет кровь этого безумца не только
на римлян, но и на священников и книжников! Только
у прушим хватило ума не участвовать в этом спектакле![110]

После заседания кто-то сказал Ханану, что разрывание
им одежд, возможно, было излишне, ибо кто он в конце
концов, этот галилеянин, чтобы за него так переживать.
На это тесть Первосвященника ответил:

— Я скорбел не из-за него. Он сам пожелал умереть.
Но неужели ты не видишь, что теперь народ обвинит нас
в том, что мы выдали его Пилатусу? У меня самые тяжелые
предчувствия на этот счет. Его упрямая жажда смерти при-
чинит еще немалые бедствия всему народу.

Йешуа, между тем, привели к прокуратору.
Не откладывая выяснения его виновности в долгий

ящик, Пилатус с порога спросил его: — Ты Царь Иудейский?
Йешуа кратко ответил: — Ты говоришь.
Присутствовавшим при этой сцене священникам нече-

го было сказать в его защиту. Они лишь скорбно перегля-
дывались между собой, в душе осуждая его самоубий-
ственное упорство.

126



Пилатус же опять спросил его:
— Почему ты не отвечаешь определенно? Разве не ви-

дишь, какое суровое против тебя выдвинуто обвинение?
Но Йешуа и на это ничего не отвечал, удивляя Пилату-

са столь явным равнодушием к собственной судьбе[111].
Между тем прокуратор быстро увидел выгоды, скры-

вавшиеся в несговорчивом поведении его узника. Те-
перь он мог свободно казнить «царя», не выказывая от-
крытого пренебрежения к просьбе иудеев о его помило-
вании.

Он вышел на крыльцо преториума, перед которым
к тому моменту собралось немало народу, и поднял руку.
Все стихли.

— Этот человек ничего не хочет сказать в свою защи-
ту, — заявил прокуратор. — Я бы хотел освободить его, как
о том просили меня ваши вожди, но галилеянин не ищет
себе оправдания. Будьте мне свидетели, что я не повинен
в его крови.

После этих слов Пилатус взял из рук сопровождавшего
его слуги кувшин с водой, омыл из него свои руки и вер-
нулся в преториум.

Он еще раз окинул своего узника презрительным
взглядом, и пожав плечами, подписал ему смертный при-
говор. Писец подал Пилатусу протокол судебного заседа-
ния, занимавший всего несколько строк.

Через несколько часов Йешуа был распят на кресте
вместе с двумя другими евреями, как и он, обвиненными
в мятеже.

Над головой Йешуа в насмешку была прибита дощечка
с надписью, указывающей его вину — «Царь Иудейский».
Его смерть наступила ближе к вечеру, но до наступления
субботы.

Ученики сообщили горькую весть видному члену сове-
та Йосефу из Рамы. Тот незамедлительно отправился к Пи-
латусу и убедил его выдать труп казненного.

127



Получив разрешение, Йосеф приобрел по дороге по-
гребальное полотно, условившись передать деньги за него
уже после праздника и субботы.

Покрытое саваном тело Йешуа было с поспешностью,
вызванной надвигающейся субботой, погребено в скаль-
ной пещере.

Проститься с Йешуа пришли лишь самые близкие уче-
ники.

21

Пока еще продолжалась агония, Йешуа увидел витаю-
щего поодаль Ангела смерти. Его бесчисленные глаза при-
стально смотрели на судорожно вздрагивающее тело.

В какой-то момент Ангел решительно приблизился
к Йешуа, и душа страдальца отлетела.

— Ты, я вижу, нашел способ предотвратить войну Гога
и Магога. — сразу же мысленно набросился Йешуа на Ан-
гела. — Послал на меня в пасхальную ночь вместо рим-
ских легионеров отряд еврейских «спасателей»…

— Ты бы все равно не смог принести полноценного из-
бавления. Храм бы устоял, римляне бы бежали, но нена-
висть бы осталась… Беспричинная ненависть сожрала бы
твой народ. Пойми, не может прийти избавление в эпоху
Закона; Хизкияу по этой же причине не смог воспеть хва-
лу…

— Не правда. Пасхальная ночь 3790 года — это «на-
значенное время». Йоханан и я верно опознали его.

— Не возражаю. День разрушения Храма, который
пост раби Цадока отсрочит на сорок лет[112] действительно

128



наречется днем рождения Машиаха. Но это лишь только
рождение… Машиах появится у ворот Рима все же в поло-
женный ему срок, через пару столетий[113]. Лишь с той по-
ры его пришествие сможет осуществиться в любую минуту.
На деле нынешнее время оказалось предназначено для
чего-то другого. Всему есть свое время под солнцем, а то,
что приходит преждевременно — развивается своеобраз-
но. Все что приходит не ко времени — прекрасный мате-
риал для творческой фантазии. Я предупреждал тебя,
но ты не послушался, и теперь пеняй на себя. Но оно
и к лучшему. Теперь мы приготовим с тобой нечто по-на-
стоящему интересное, интеллектуальное, мы привнесем
в историю иронию, мы всколыхнем мир, и обогатим его
великими достижениями. До самого окончательного из-
бавления, ты будешь Машиахом народов, и даже не толь-
ко их Машиахом, но и их богом.

— Богом? Что может устоять на такой лжи?
— Почему же на лжи? Разве о вас — сыновьях Израи-

ля — не сказано, что сыны Всевышнего все вы?[114] Если
все, то уж тем более — ты, один из лучших. Как видишь,
никакой лжи, просто немного фантазии, немного игры.

— Игра игре рознь. Твою игру уместней назвать крив-
ляньем.

— Но ведь и кривлянье кривлянью рознь. Кривой путь
иногда бывает короче прямого. Поверь мне, существует
и такая геометрия. Вспомни свою родословную… Я так по-
мрачил ум Лота, что он осеменил собственных дочерей. Я
придал такое очарование Тамар, что перед ней не устоял
Йеуда. За счет этих обходных маневров мужественность
мессианского рода удвоилась… Так же и теперь. Для сыно-
вей Ноаха принять еврея за Бога — не только извинитель-
но, но в твоем случае даже спасительно. Поверь, в мире
не найдется ничего короче этой кривой.

129



— Но с какой стати, и кому вообще может прийти такая
идея?

— Пока только мне, но скоро с твоей помощью я по-
делюсь ей со всем человечеством. Ханох и Элияу были
восхищены в теле живыми, ты будешь восхищен мерт-
вым. Через полчаса тебя снимут с креста, через два часа
похоронят. Две ночи твое тело будет оставаться в склепе,
но перед рассветом я заберу его. Иудеи скажут, что тело
похищено; твои ученики, что ты воскрес из мертвых.
И все будут правы… Масса вселенной в третий раз
уменьшится ровно настолько, насколько она уже дважды
уменьшилась после изъятия тел Ханоха и Элияу.

— И чего ты этим добьешься?
— До сих пор мне принадлежал Космос, теперь же я

войду в Историю. Я ведь не только Князь мира, по совме-
стительству я так же и Ангел Эсава. Я представитель Эсава
в духовном мире, как его брат Йаков представитель Все-
святого в мире земном. А время Эсава только приходит,
только начинается. Власть Рима распространится на весь
мир. Я вижу себя главным патроном и меценатом мировой
культуры. Но с этим мы пока подождем, на первых по-
рах — в ближайшее тысячелетие — придется посвятить се-
бя теологии… Главное божество народов — растительное
божество. Оно умирает и воскресает. Мудрецы народов
совместят ваши образы, они посчитают тебя воскресшим
и вытеснят привычные им культы Осириса, Диониса и Та-
муза твоим культом — культом Йешуа Аноцри. Они привя-
жут свое поклонение мне — Князю мира к твоей истории
и твоему учению, и таким образом смогут перенаправить
свое служение Всесвятому.

— Такое заблуждение невозможно! Невозможно, что-
бы Владыка мира поручил тебе такое дело. Оно не устоит.

— Почему же заблуждение? Почему невозможно? Еще
при исходе из Египта могло приключиться нечто подоб-
ное. Даже должно было приключиться… Тогда, после по-

130



клонения золотому тельцу, Всевышний уже было поручил
мне задание, которое я бы вполне мог творчески развить.
В тот раз Праведник уговорил Всевышнего, и Он отменил
приговор, отменил мою миссию.[115] Но тогда речь шла
об избавлении Израиля, сейчас — народов, а народы —
мои подопечные. На сей раз я, наконец, в деле.

— Что бы тебе, как ты утверждаешь, не поручали, это
дело с места не сдвинется без моего на то согласия!

— Во-первых, такое грандиозное дело пойдет и без
твоего согласия, а во-вторых, ты согласишься. Ты проиг-
рал, друг мой.

— Но разве ты способен повлиять на мое решение?
— Я предупреждал тебя, что если ты возьмешься за это

дело и проиграешь, то оно не закончится твоей смертью.
С твоей смертью только все и начнется… Эх, рабби Йешуа
бен Йосеф, если бы не твоя затея, до самого «назначенно-
го времени» положение Израиля было бы гораздо лучше,
чем оно станет теперь, после того как его начнут пресле-
довать твоим именем! Эх, рабби Йешуа бен Йосеф, тебе
предназначалось место великого мудреца, тебе предна-
значалось авторство великой книги! Согласен, написанная
о тебе книга также будет иметь головокружительный
успех, но в ней нельзя будет разобраться, где кончается
истина и начинается ложь. Прушим будут представлены
в ней лицемерами, а в твоей гибели книга эта обвинит ев-
рейский народ.

— Ты не ответил на мой вопрос: каким образом ты на-
деешься извратить мою волю? Каким образом я, по твоим
словам, пожелаю того, что не приемлю?

— Ты не приемлешь меня страшного — многоглазого,
ты не приемлешь меня — Змея, но когда Змей обернется
Посохом, когда я вернусь к тебе в образе Метатрона, в об-
разе Ангела Божественного лика, твое отношение изме-
нится[116].

131



После того, как я заберу твое тело, мы сольемся, со-
льемся, как однажды уже слился со мной Ханох. Верно,
Ханох, как и некоторые его ученики сами хотели того. Они
пошли на это слияние, чтобы вместе со мной созерцать
Божественную колесницу. Сегодня ты еще говоришь, что
слияния этого не желаешь. Но твое нежелание ослаблено
твоим поражением, и когда ты увидишь Ангела Божествен-
ного лика, то уже не станешь возражать.

В течение Субботы ты сам осознаешь, что в силу всту-
пает твой запасной план, — «сделать душу свою жертвой
повинности», послужить искуплением вселенной.

А в этом я твой союзник. Все живое укоренено во мне,
все умирает и возрождается моими усилиями. Культы всех
богов, за исключением, разумеется, Всесвятого, стекаются
в меня. Мы переименуем их твоим именем, и через тебя
перенаправим Святому. За эту Субботу ты выучишь еще
кое-что, ты выучишь, что сыновья Ноаха не предупрежде-
ны относительно соучастного идолослужения[117], и не смо-
жешь отказать миллионам несчастных, жаждущих приоб-
щиться твоей искупительной плоти и крови.

— Боюсь, что смогу. Ты видимо забыл, что сам я — сын
Израиля.

— Я помню. Некоторая проблема имеется. Но в первый
день недели Ангел Божественного лика явится за тобой,
чтобы сопроводить к Престолу Славы. Мы предстанем пе-
ред Творцом мира и выслушаем Его вердикт.

132



22

Вечером с исходом субботы три галилейские женщи-
ны, следовавшие за Йешуа, приготовили ароматные масла,
чтобы сделать то, что они не успели сделать до наступле-
ния дня покоя — помазать тело учителя.

Камень, прикрывавший пещерный склеп, оказался от-
вален. Они вошли внутрь и увидели Ангела, который ска-
зал им:

— Не бойтесь. Он воскрес, его нет здесь.
Женщины в ужасе побежали от гроба, и никому ничего

не сказали, так как не понимали, что произошло.
Однако вскоре Йешуа явился Шимону и другим учени-

кам.
Он продолжал посещать своих последователей более

месяца. Но на сорок второй день счета снопов (омеров),
собрав учеников на Масличной горе, Йешуа объявил
о том, что оставляет их.

Лишь тогда ученики решились, наконец, спросить Его
о том, что их постоянно мучило и смущало:

— Когда же ты, наконец, восстановишь Царство Изра-
иля?

— Когда же ты изгонишь злодейскую власть?
— Не пора ли сделать это прямо сейчас?
Он же ответил:
— Не вам определять времена и сроки, которые цели-

ком во власти Отца. Мы не удостоились приблизить из-
бавление в назначенный для того час, и теперь лишь
в ведомый Царю срок восстановится Его Царство[118].
Но в восстановлении том будет и наша доля. В тот час
мои и ваши последователи помогут отстроить то, что
вскоре будет разрушено язычниками[119].

133



После этих слов Йешуа стал возноситься, пока облако
не скрыло его.

Когда ученики еще всматривались в небо, им вдруг
предстали два ангела в белой одежде и сказали:

— Что вы стоите здесь, галилеяне? Йешуа вернется
в мир таким же образом, каким ныне покинул его. В на-
значенное время, когда придет избавление и «раздвоится
гора Масличная от востока к западу», так же и он появится
вновь, и откроются пути Божии и познается мера соуча-
стия каждого.

134



ПРИМЕЧАНИЯ

[1] Арье Барац «Там и всегда» М. 2021 стр 248—249
[2] Э. Ренан «Жизнь Иисуса» М. 1991 стр 86.
[3] Х. Маккоби «Революция в Иудее» М. 2007 стр. 130.
[4] Х. Коэн «Иисус — суд и распятие» Иерусалим

1997 стр 55.
[5] Д. Флуссер «Иисус» Урал 1999 стр 71.
[6] Д. Флуссер «Иисус» Урал 1999 стр 74—75.
[7] Элизабет Кюблер-Росс «Жизнь, смерть и жизнь по-

сле смерти». https://www.litmir.me/br/?b=229699&p=7
[8] https://www.youtube.com/watch?v=zbfeuCqLJcE&

ab_channel=AlexTseitlin
[9] Маарей арайя. Дерех атхия.
[10] Х. Маккоби «Революция в Иудее» М.

2007 стр 125.
[11] Х. Маккоби «Революция в Иудее» М.

2007 стр 239.
[12] «Иисус: Все мировые исследования». Эксма 2021
[13] Ведигг Фрикке «Кто осудил Иисуса?» Москва,

2017.
[14] Бейджент Майкл «Бумаги Иисуса» https://

jhist.org/lessons_10/beidg_05.htm
[15] Х. Маккоби «Революция в Иудее» М. 2007 стр 189
[16] Х. Маккоби «Революция в Иудее» М. 2007 стр 157

135

https://www.litmir.me/br/?b=229699&p=7
https://www.youtube.com/watch?v=zbfeuCqLJcE&ab_channel=AlexTseitlin
https://www.youtube.com/watch?v=zbfeuCqLJcE&ab_channel=AlexTseitlin
https://jhist.org/lessons_10/beidg_05.htm
https://jhist.org/lessons_10/beidg_05.htm


[17] Х. Маккоби «Революция в Иудее» М. 2007 стр 189
—190.

[18] Иудейская Война Кн 6. Гл 5:4).
[19] «Иудейские древности» ХХ 8.6.
[20] Бультман «Иисус» «Путь» М. 1990 Стр 127.
[21] Х. Маккоби «Революция в Иудее» М.

2007 стр 117.
[22] Флоренский «Философия культа» Богословские

труды №17 1977 c 244.
[23] Климент Александрийский «Строматы» I. 1 М.

1892.
[24] Арье Барац «Там и всегда» М. 2021 стр 243.
[25] Х. Коэн «Иисус — суд и распятие» Иерусалим

1997 Стр 13.
[26] И. Флавий «Иудейская война» (Кн 2 Гл 9:2—3).
[27] Даниэль 8:25.
[28] Ваикра 26:8.
[29] Йешайу 11:7
[30] Йешайу 60:22.
[31] И. Флавий «Иудейская война» (Кн 1 Гл 33:1—3).
[32] Йермияу (25:11)
[33] 2-я кн. Малахим (19: 35).
[34] Иехезкель (38:18—39:8).
[35] 2-я кн. Малахим (2:11).
[36] Магараль «Нецах Исраэль» (Гл. 26).
[37] 1-я кн. Малахим (9:6—8).
[38] «Сказал Скала Израиля: Я владею человеком. А кто

владеет Мною? Праведник» «Тана давей Элияу» (2:7)
«Сказал Бог Израиля мне, произнес Твердыня Израиля, вла-
деющий человеком, праведник, владеющий страхом Божи-
им» (2 Шмуэль 23:3). Что это значит? Сказал раби Абаху:
Сказал Бог Израиля мне, произнес Твердыня Израиля: Я
властвую над человеком. Кто властвует надо Мной? Пра-
ведник. Ибо Я выношу приговор, а он отменяет» «Моэд Ка-
тан» 16.б

136



«Святой, благословен Он, владеет человеком, а Пресвятым
владеет праведник. Ибо Тот принимает решение, а правед-
ник отменяет его» (Зогар 2.15а)

[39] Шаббат (118.б).
[40] Йома (23.а).
[41] 1-я кн. Малахим 8:34.
[42] «Моэд Катан» 16.б.
[43] Теилим 116:15.
[44] Ваикра (26:8).
[45] «Рождество Иисуса Христа было так: по обруче-

нии Матери Его Марии с Иосифом, прежде нежели соче-
тались они, оказалось, что Она имеет во чреве от Духа
Святаго». Мф 1:18. «Пребыла же Мария с нею около трех
месяцев, и возвратилась в дом свой» Лук 1:56. «Пошел та-
кже и Иосиф из Галилеи, из города Назарета, в Иудею,
в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он
был из дома и рода Давидова, записаться с Мариею, обру-
ченною ему женою, которая была беременна. Когда же они
были там, наступило время родить Ей;». Лук 2:4
«Цельс влагает в уста иудея, что мать Иисуса была из-
гнана своим мужем-плотником после того, как была изоб-
личена в нарушении супружеской верности и родила
от какого-то солдата, по имени Пантеры». Ориген «Про-
тив Цельса» XXXII

[46] «Да не войдет мамзер (незаконнорожденный)
в общество Господне… Не может войти Аммонитянин
и Моавитянин в общество Господне» Двар 23:3.

[47] Танхума Толдот.
[48] Шмуэль (2:4—5).
[49] Шмуэль (13:19—14:14).
[50] Захария (14:3–21).
[51] Теилим (85:14).
[52] «Вот, Я посылаю ангела пред тобою, чтобы хра-

нить тебя на пути и привести тебя в то место, которое Я
приготовил. Блюди себя пред ним и слушайся голоса его,

137



не прекословь ему, ибо он не простит проступка вашего,
так как имя Мое в нем». (Шмот 23:20)
Комментарий РаШИ на слова: «Имя Мое в нем»: «Наши
мудрецы говорили, что это Метатрон, ибо его имя подобно
Имени его Властелина: его имя имеет то же числовое зна-
чение (314), что и Всесильный («шин» + «далет»+ «юд»).

[53] Дварим (6:4).
[54] «И было, при приношении дара подошел Элияу,

пророк… И ниспал огонь Господень, и пожрал всесожже-
ние и дрова, и камни, и прах; и воду, что была во рву,
вылизал. И увидел (это) весь народ, и пал на лицо свое;
и сказали (люди): Господь — Он Бог, Господь — Он Бог.»
(1 Малахим 18:39)
«И сказал ему Господь: что это в руке твоей? И он ска-
зал: посох. И сказал Он: брось его на землю. И он бро-
сил его на землю, и тот превратился в змея, и побежал
Моше от него. И сказал Господь Моше: простри руку
твою и возьми его за хвост. И он простер руку свою,
и схватил его, и стал он посохом в руке его». (Шмот 4:2—
4)
«Святой, да будь Он благословен, нисходит править дре-
вом познания добра и зла, добро которого — это Мета-
трон, а зло — Самаэль, Ангел Смерти, князь демонов»
(Зоар Дварим. Ки-тице стр 490)
«Посох Моше — это Метатрон: от него проистекает
жизнь, и от него же проистекает смерть. Когда он преоб-
ражается в посох — он Помощник, действующий ко бла-
гу, а когда он преображается в змея, он Супостат, и Мо-
ше бежит от него» (Зоар Берешит 1 стр 158)

[55] Теилим (85:14).
[56] «Вот, Я посылаю ангела пред тобою, чтобы хра-

нить тебя на пути и привести тебя в то место, которое Я
приготовил. Блюди себя пред ним и слушайся голоса его,
не прекословь ему, ибо он не простит проступка вашего,
так как имя Мое в нем». (Шмот 23:20)

138



[57] «И сказал Он: Сам Я пойду, дабы успокоить тебя.
И сказал тот Ему: если не пойдешь Сам, то и не выводи
нас отсюда. Ибо по чему же узнать, что я и народ Твой об-
рели благоволение в очах Твоих? — ведь только, если пой-
дешь с нами, чем и отличены будем я и народ Твой от вся-
кого народа, существующего на земле». (Шмот (33:15).

[58] «Сказано: «И ходил Ханох пред Богом; и не стало
его, ибо Бог взял его.» (Берешит 5:24). «Взял» из сего мира
сынов человеческих. И возносился Ханох понемногу
до тех пор, пока не стал тем, кем стал — Метатроном вели-
ким и могучим, Князем Лика, перед которым трепещут
высшие и низшие, вельможи и слуги»: «Зоар Хадаш».
«Рут». «Рабби Ишмаэль сказал: Я спросил Метатрона
и сказал ему: «Почему ты именуешься по Имени Твоего
Создателя (семьюдесятью именами)? Ты более велик, чем
все князья, возвышеннее, чем все ангелы, более возлюб-
лен, чем все служители, в большей чести, чем все воин-
ства, вознесен выше всех владык во власти, величии
и славе; почему же тогда называют тебя «Отрок» на небес-
ных высотах?». Он ответил: «Потому что я Ханох, сын Йа-
реда. Когда поколение Потопа стало грешить и обратилось
ко злым делам, сказав Богу: «Отойди от нас; не хотим мы
знать путей Твоих! (Иов 21:14), Святой, будь Он Благосло-
вен, взял меня из их среды, — дабы быть свидетельством
против них, (будучи) на небесной высоте, для всех, кто
придет в мир, чтобы они не могли сказать: «Милосерд-
ный — жесток!» «Еврейская книга Ханоха» (4:1—2)

[59] «В «Еврейской книге Ханоха» приводится рассказ
патриарха рабби Ишмаэлю о преображении его в ангела
Метатрона, сопровождавшемся превращением его плоти
в «пылающие светильники». В «Больших Хехалот» утвер-
ждается, что каждый мистик должен пройти через это пре-
вращение, хотя, будучи менее достоин этого, чем Ханох,
он подвержен опасности сгореть. Это прохождение через
начальную стадию процесса мистического преображе-

139



ния — неотвратимая необходимость. В другом фрагменте
указывается, что мистик должен стоять прямо «без рук
и ног», ибо те сгорели. «Это стояние без ног в бездонности
пространства упоминается и в других источниках как ха-
рактерное переживание многих экстатиков, в частности,
описание аналогичной стадии приводится в Апокалипсисе
Авраама». Гершом Шолем «Основные течения в еврейской
мистике» Т.1 «Библиотека алия» 1989 с. 83

[60] Даниэль 3
[61] «Согласно общепринятой точке зрения, по суббо-

там опавшие колосья можно растирать только пальцами.
Но по мнению рабби Иехуды, который, как и Иисус, был
галилеянином, это можно делать также и „руками“. Следо-
вательно, некоторые фарисеи придирались к ученикам
Иисуса, очевидно, за то, что те следовали своей галилей-
ской традиции. Незнакомый с народным обычаем пере-
водчик оригинального текста на греческий добавил в этом
месте, вероятно, для наглядности, также и срывание коло-
сьев, не подозревая, что тем самым он ввел в синоптиче-
скую традицию единственный случай нарушения Закона
учениками Иисуса.» Д. Флуссер «Иисус» Урал 1999 https://
cursorinfo.co.il/interest/v-biblii-nashli-skrytuyu-glavu
-blagodarya-ultrafioletu/?fbclid=IwAR1yn-VI9jT
-hYPxAA66ykd9YPFMxROYl5BjoGa4JpMDY_WJCkfcNoj62OA

[62] Шофтим (7).
[63] «Зa сорок лет до разрушения Храма жребий (коз-

лов) не выпал на правую сторону; красная лента не побе-
лела; западный свет перестал пылать; двери святилища
(ворота Храма) открылись сами по себе…» Йома (39.б).

[64] «За сорок лет до разрушения Храма оставил Сан-
гедрин палату Тесанных камней и стал заседать в лавке»
(Сангедрин 41.а).

[65] «Рабби Цадок сорок лет держал пост и молился,
чтобы предотвратить разрушение Иерусалима» Гитин
(56.а-б).

140

https://cursorinfo.co.il/interest/v-biblii-nashli-skrytuyu-glavu-blagodarya-ultrafioletu/?fbclid=IwAR1yn-VI9jT-hYPxAA66ykd9YPFMxROYl5BjoGa4JpMDY_WJCkfcNoj62OA
https://cursorinfo.co.il/interest/v-biblii-nashli-skrytuyu-glavu-blagodarya-ultrafioletu/?fbclid=IwAR1yn-VI9jT-hYPxAA66ykd9YPFMxROYl5BjoGa4JpMDY_WJCkfcNoj62OA
https://cursorinfo.co.il/interest/v-biblii-nashli-skrytuyu-glavu-blagodarya-ultrafioletu/?fbclid=IwAR1yn-VI9jT-hYPxAA66ykd9YPFMxROYl5BjoGa4JpMDY_WJCkfcNoj62OA
https://cursorinfo.co.il/interest/v-biblii-nashli-skrytuyu-glavu-blagodarya-ultrafioletu/?fbclid=IwAR1yn-VI9jT-hYPxAA66ykd9YPFMxROYl5BjoGa4JpMDY_WJCkfcNoj62OA


[66] «Болезни наши переносил он, и боли наши тер-
пел он…. Притеснен и измучен он был, и не открывал рта
своего, как овца, ведомая на заклание, и как овца, без-
гласная пред стригущими ее, и не открывал рта своего…
Но Господу угодно было сокрушить его болезнями; если
сделает душу свою жертвой повинности» (Иешайяу 53:4—
10) «Кого любит Святой, благословен Он, того сокрушает
страданиями, как сказано: «Господу угодно было сокру-
шить его болезнями». Может быть не важно, если человек
принимает страдания с любовью? Отнюдь. Как сказано:
«Если сделает душу свою жертвой повинности». (Брахот 5)

[67] «Смерть праведника искупает» (Моэд Катан
28.а).
«Если человек праведен, то он истинное возношение для
искупления. А иной, неправедный, не пригоден для возно-
шения, потому что порча на нем, как написано:
„и не к благоволению и т.д.“. И поэтому праведники — ис-
купление вселенной. И приношение они во вселенной»
(Зоар 1,65.а).

[68] Рош-Ашана (11.а).
[69] Лука (9:27—36).
[70] Захария (14:3–21).
[71] Тана давей Элияу (2:7).
[72] «Сказал Элияу р. Иеуде, брату р. Саллы: «Мир бу-

дет существовать не менее восьмидесяти пяти юбилеев
(пятидесятилетий), и в последний юбилей придет сын Да-
видов». Он спросил его: «В начале или в конце юбилея».
Тот ответил «Не знаю». «Завершится он, или не завершит-
ся?». Он ответил «Не знаю». (Сангедрин 97.б).

[73] «Два тысячелетия хаоса соответствует началу, по-
тому что в начале нет ничего действительного. Два тысяче-
летия Торы соответствуют середине, так как все материаль-
ное имеет протяженность и только центру не свойственно
ничего материального. Два тысячелетия дней Машиаха со-
ответствуют завершению, потому что полнота в заверше-

141



нии, а Машиах завершает весь мир, и приводит его к един-
ству. Поэтому приличествует („рауй“), чтобы Машиах явился
к концу времен» Магараль «Нецах Исраэль» Гл 27 стр 135.

[74] Мф 26:53 «Или думаешь, что Я не могу теперь
умолить Отца Моего, и Он представит Мне более, нежели
двенадцать легионов Ангелов?».

[75] Бава-Батра (12, а).
[76] Лука (21:37): «Днем Он учил в храме, а ночи, вы-

ходя, проводил на горе, называемой Масличная».
[77] Захария, (14:3–21).
[78] Мф (20:17—19) И, восходя в Иерусалим, Иисус

дорогою отозвал двенадцать учеников одних, и сказал им:
вот, мы восходим в Иерусалим, и Сын Человеческий пре-
дан будет первосвященникам и книжникам, и осудят Его
на смерть; и предадут Его язычникам на поругание и бие-
ние и распятие; и в третий день воскреснет.

[79] Лука 19:29 И когда приблизился к Виффагии
и Вифании, к горе, называемой Елеонскою, послал двух
учеников Своих, сказав: пойдите в противолежащее селе-
ние; войдя в него, найдете молодого осла привязанного,
на которого никто из людей никогда не садился; отвязав
его, приведите; и если кто спросит вас: зачем отвязывае-
те? скажите ему так: он надобен Господу.

[80] Лука (19:35—38).
[81] Лука (19:41) И когда приблизился к городу, то,

смотря на него, заплакал о нем и сказал: о, если бы и ты
хотя в сей твой день узнал, что служит к миру твоему!
Но это сокрыто ныне от глаз твоих, ибо придут на тебя
дни, когда враги твои обложат тебя окопами и окружат те-
бя, и стеснят тебя отовсюду.

[82] Д. Флуссер «Иисус» (стр 146—147). «Как это
обычно было в святых местах, в Храме в то время процве-
тала торговля. Иисус не являлся единственным, у которого
столы менял и скамьи продавцов голубей в священном
месте вызывали недовольство, но только после смерти

142



Иисуса ученые-книжники нашли практические средства
для того, чтобы удалить за пределы Храма торговлю, кото-
рая была необходимой частью храмовой службы».

[83] Захария (14:21).
[84] Мф 21:12 И вошел Иисус в храм Божий и выгнал

всех продающих и покупающих в храме, и опрокинул сто-
лы меновщиков и скамьи продающих голубей.

[85] Мф. (21:17) «И, оставив их, вышел вон из города
в Вифанию и провел там ночь».

[86] Мф (21:18—22).
[87] Амос 9:11.
[88] Шир аШирим (2.7).
[89] Диврей Аямим (Паралипоменон) (16:15—18):

«Помните вечно завет Его, — слово, (что) заповедал Он
на тысячу поколений, — Который заключил Он с Авра-
амом, и клятву Свою Ицхаку. И поставил Он это Йаакову
законом, Израилю — заветом вечным.»

[90] Лука (21:37): «Днем Он учил в храме, а ночи, вы-
ходя, проводил на горе, называемой Масличная».

[91] (Мф24:1): «приступили ученики его, чтобы пока-
зать ему здания Храма. Иисус же сказал им: видите ли все
это? Истинно говорю вам: не останется здесь камня
на камне; все будет разрушено».

[92] «Йермияу сказал всем сановникам и всему наро-
ду так: Господь послал меня пророчествовать о доме этом
и о городе этом все то, что вы слышали. А теперь исправь-
те пути ваши и деяния ваши и послушайтесь голоса Госпо-
да Бога вашего, и отменит Господь то бедствие, которое
изрек о вас». (Йермияу 26:12).

[93] Малахим (9:6—8).
[94] «Смерть праведника искупает» (Моэд Катан

28.а).
«Если человек праведен, то он истинное возношение для
искупления. А иной, неправедный, не пригоден для возно-
шения, потому что порча на нем, как написано:

143



„и не к благоволению и т.д.“. И поэтому праведники — ис-
купление вселенной. И приношение они во вселенной»
(Зоар 1,65.а).

[95] Мф (26:1—6) Когда Иисус окончил все слова сии,
то сказал ученикам Своим: вы знаете, что через два дня
будет Пасха, и Сын Человеческий предан будет на распя-
тие. Тогда собрались первосвященники и книжники и ста-
рейшины народа во двор первосвященника, по имени Ка-
иафы, и положили в совете взять Иисуса хитростью
и убить; но говорили: только не в праздник, чтобы не сде-
лалось возмущения в народе.

[96] Лука (22:7—16) «Настал же день опресноков,
в который надлежало заколать пасхального агнца, и по-
слал Иисус Петра и Иоанна, сказав: пойдите, приготовьте
нам есть пасху. Они же сказали Ему: где велишь нам при-
готовить? Он сказал им: вот, при входе вашем в город,
встретится с вами человек, несущий кувшин воды; после-
дуйте за ним в дом, в который войдет он».

[97] Мк (14:10—11): «И пошел Иуда Искариот, один
из двенадцати, к первосвященникам, чтобы предать Его
им. Они же, услышав, обрадовались, и обещали дать ему
сребренники. И он искал, как бы в удобное время пре-
дать Его».

[98] Лука (22:16) «сказал им: очень желал Я есть с ва-
ми сию пасху прежде Моего страдания, ибо сказываю вам,
что уже не буду есть ее, пока она не совершится в Цар-
ствии Божием».

[99] Формула благословения, понятная иудеям (ср.
благословение плода граната на Новый год: «Да будет во-
ля Твоя, чтобы наши заслуги умножились, как зерна грана-
та»).

[100] Лука (22:16—19): «И, взяв чашу и благодарив,
сказал: приимите ее и разделите между собою, ибо сказы-
ваю вам, что не буду пить от плода виноградного, доколе
не придет Царствие Божие. И, взяв хлеб и благодарив,

144



преломил и подал им, говоря: сие есть тело Мое, которое
за вас предается; сие творите в Мое воспоминание».

[101] Шмуэль (13:22).
[102] Шмуэль (14:6).
[103] Тегил 118.
[104] Захария (14:3–21).
[105] Мк (14:43—44): «И тотчас, как Он еще говорил,

приходит Иуда, один из двенадцати, и с ним множество
народа с мечами и кольями, от первосвященников и книж-
ников и старейшин. Предающий же Его дал им знак, ска-
зав: Кого я поцелую, Тот и есть, возьмите Его и ведите
осторожно». Йешу был связан только при передаче его
римлянам: «связав Его, отвели и предали Его Понтию Пи-
лату» (Мф 27:2).

[106] Иешайяу (53:4—10).
[107] Мк (14:55—62): «Опять первосвященник спросил

Его и сказал Ему: Ты ли Христос (Помазанник), Сын Благо-
словенного? Иисус сказал: Я».

[108] Лука (22:67—71).
[109] Мф (26:65—66).
[110] Мф (26:3) «Тогда собрались первосвященники

и книжники и старейшины народа во двор первосвящен-
ника, по имени Каиафы».

[111] Мк (15:2—6) «Пилат же опять спросил Его: Ты
ничего не отвечаешь? видишь, как много против Тебя об-
винений. Но Иисус и на это ничего не отвечал, так что Пи-
лат дивился.»

[112] «Рабби Цадок сорок лет держал пост и молился,
чтобы предотвратить разрушение Иерусалима» Гитин
(56.а-б).

[113] Деятельность р. Йеошуа б. Леви, обнаружившего
Машиаха среди нищих, побирающихся у ворот Рима, за-
хватывает 240 год, т.е. 4000 год еврейской хронологии
(Хелек 98.)

[114] Теилим (82:6).

145



[115] Шмот (23:20). «И сказал Он: Сам Я пойду, дабы
успокоить тебя. И сказал тот Ему: если не пойдешь Сам, то
и не выводи нас отсюда. Ибо по чему же узнать, что я
и народ Твой обрели благоволение в очах Твоих? — ведь
только, если пойдешь с нами, чем и отличены будем я
и народ Твой от всякого народа, существующего на зем-
ле.» Шмот (33:1—15).

[116] «Посох Моше — это Метатрон: от него происте-
кает жизнь, и от него же проистекает смерть. Когда он
преображается в посох — он Помощник, действующий ко
благу, а когда он преображается в змея, он Супостат, и Мо-
ше бежит от него» (Зоар Берешит 1 стр 158).

[117] «Сыновья Ноаха не предупреждены относитель-
но „соучастного идолослужения“… „Соучастное идолослу-
жение“ — это богослужение, которое с одной стороны об-
ращено к безначальному единому Богу, Творцу неба
и земли, а с другой присоединяет к нему силы телесные
или какую-либо из природных сил, или человека, который
их воображением поставлен на божественную высоту,
но так что первый признается основой, а второй — произ-
водным. Даже если это является идолослужением для ев-
реев, для сыновей Ноаха в этом нет ничего запретного…
Христиане не являются идолослужителями» Главный рав-
вин Израиля И. Герцог «Законы Израиля в соответствии
с Торой».

[118] Деяния (1:6—7): «Они, сойдясь, спрашивали Его,
говоря: не в сие ли время, Господи, восстановляешь Ты
царство Израилю? Он же сказал им: не ваше дело знать
времена или сроки, которые Отец положил в Своей вла-
сти».

[119] «В мидраше Танхума царство это (Эсава) упо-
добляется свинье („вепрь лесной“), которая в конце вре-
мен должна стать кошерным животным. В будущем Свя-
той, благословен Он, спросит с него по суду. Третий Храм
будет отстроен этим народом (Эдомом), который вернет

146



в исходное состояние, то, что он разрушил». Рабейну Беха-
ей комментарий на «Ваикра» (11:4—7).

147





ОГЛАВЛЕНИЕ

Предисловие автора 3
Йешуа Аноцри в традиции иудаизма 7

«Тот человек» 9
Фарисей 11
Рабби и Равви 16
Революция в Иудее 27
Воскресающий Бог 37
Второе пришествие 40
Антидот дополнительности 42
Версия синоптиков 47

Назначенное время 51
1 53
2 56
3 63
4 72
5 73
6 75
7 84
8 89
9 91
10 93
11 95
12 100
13 102
14 105
15 110
16 114
17 117



18 120
19 123
20 126
21 128
22 133

Примечания 135





Арье Барац

Назначенное время

Создано в интеллектуальной издательской системе Ridero

Дизайнер обложки Лия Барац-Аруш




	Предисловие автора
	Йешуа Аноцри в традиции иудаизма
	«Тот человек»
	Фарисей
	Рабби и Равви
	Революция в Иудее
	Воскресающий Бог
	Второе пришествие
	Антидот дополнительности
	Версия синоптиков

	Назначенное время
	1
	2
	3
	4
	5
	6
	7
	8
	9
	10
	11
	12
	13
	14
	15
	16
	17
	18
	19
	20
	21
	22

	Примечания

